
        
            
                
            
        

    
Phật Học Vấn Đáp Loại Biên 

佛學問答類編 

Lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam giải đáp 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

(theo bản in của Lý Bỉnh Nam Lão Cư Sĩ Toàn Tập Biên Tập Ủy Viên Hội, 

Đài Loan, 2007) 

Giảo chánh: Đức Phong và Huệ Trang 

---o0o--- 

 Nguồn 

http://www.niemphat.net 

 Chuyển sang ebook 07-03-2012 

 Người thực hiện : Nam Thiên – namthien@gmail.com 

 Link Audio Tại Website http://www.phapthihoi.org 

 

Mục Lục 

Phần 1 

Lời tựa cho bộ Tuyết Lư Thuật Học Vựng Cảo 

Lời tựa cho bộ Phật Học Vấn Đáp Loại Biên Tục Biên thứ hai 

Lời Tựa cho bộ Phật Học Loại Biên 

Lời tựa cho bộ Phật Học Vấn Đáp Loại Biên 

Ngọn đèn trí huệ 

I. Thông Vấn (những câu hỏi tổng quát) 

Phần 2 



---o0o--- 

Phần 1 

 Lời tựa cho bộ Tuyết Lư Thuật Học Vựng Cảo 

 

 

Từ khi  Phật  giáo truyền sang phương Đông, trong  hai  ngàn  năm, các 

vị  hiện  thân cư sĩ dùng pháp  môn Tịnh Độ để cổ  vũ  người đương thời,  mà 

cũng  khiến  cho  hậu  thế  được  hưởng  lây  lợi  ích,  tôi  cho  rằng  có  ba  vị  là 

Vương Long Thư đời Tống, Châu An Sĩ và Bành Nhị Lâm đời Thanh. Nếu 

dựa theo truyện ký ghi chép thì xa là như Tông Thiếu Văn, Lưu Di Dân, gần 

thì  như  anh  em  Viên  Trung  Lang1,  cho  đến  gần  đây  thì  như  các  vị  Dương 

Nhân  Sơn,  Đinh  Trọng  Hựu2,  nào  phải  chỉ  có  trăm,  ngàn  người  mà  thôi! 

Nhưng họ chỉ tự tu, ít tiếp dẫn đại chúng, hoặc trước tác nhiều, ít giảng nói. 

Ngay như ba vị đại lão Long Thư, An Sĩ, Nhị Lâm đối với chuyện tự hành, 

hóa  tha,  khiến  cho  kẻ  khác  tin  tưởng  trong  lúc  ấy,  lưu  truyền  đến  mai  sau, 

vẫn chưa thể hưng thịnh bằng ngài Lý Tuyết Lư trong hiện thời, mà đối với 

chuyện dựng cao pháp tràng, tiếp nhận, dung nạp mọi căn cơ, họ cũng chẳng 

thể nào sánh bằng Ngài. 

Ngài là người xứ Tế Nam, ở gần quê hương của thánh nhân (Khổng Tử), 

thường dự vào trướng của Diễn Thánh Công3, học tập di giáo Châu, Khổng 

đã nhuần nhuyễn; nhưng lại riêng bỏ Nho theo Phật, học hỏi khắp các Tông, 

dốc lòng nơi Tịnh nghiệp. Do lánh nạn, tìm xuống phương Nam, ngừng chân 

ở  Đài  Trung.  Thoạt  đầu,  thỉnh  thoảng  giảng  diễn  kinh  Phật  tại  chùa,  miếu, 

tịnh thất. Dần dần, tại thành phố Như Quy, kiến lập Đài Trung Liên Xã, sáng 

lập Bồ Đề Thụ Tạp Chí Xã, tạo lập Từ Quang Đồ Thư Quán, thành lập Bảo 

Hộ Động Vật Hội (hội bảo vệ động vật), lập ký nhi viện Từ Quang, viện mồ 

côi Từ Quang, bệnh viện Bồ Đề, về sau trở thành Bồ Đề Cứu Tế Viện. Khắp 

Đài Loan, cho đến tận các nơi như Hương Cảng, Úc, Nam Dương, không ai 

chẳng biết đến thầy Lý. 



Đối với mỗi cơ sở từ thiện, Ngài đều tận tụy hoạch định, lo liệu, tiến 

hành,  cho  đến  khi  đã  đạt  quy  mô  hoàn  chỉnh  bèn  giao  cho  người  khác  chủ 

trì,  coi  như  chính  mình  chẳng  can  dự  gì,  chỉ  chú  trọng  giảng  kinh,  thuyết 

pháp.  Do  thính  chúng  nghề  nghiệp  bất  đồng,  căn  cơ  sai  khác,  cụ  chia  các 

khóa giảng thành nhiều nơi, mỗi nơi đều có thời gian biểu cố định. Ngài qua 

lại các nơi ấy, dẫu mưa, gió, lạnh, nóng, vẫn chẳng sót giờ dạy nào. Lời Ngài 

dạy dung hợp Tánh, Tướng, hướng dẫn về An Dưỡng. Người theo học đông 

đảo, vượt quá hạn định; các vị môn đệ lỗi lạc cũng chia nhau dành thời giờ 

diễn  giảng  các  nơi  hòng  ban  pháp  thí  rộng  rãi  khiến  kẻ  lần  chuỗi,  đếm  hơi 

thở,  ngưỡng  vọng  nơi  đạo.  Lại  thêm,  Bồ  Đề  Thụ  Tạp  Chí  Xã  đặc  biệt  mở 

mục vấn đáp. Dẫu người ta hỏi những thứ vặt vãnh, vụn vặt, Ngài vẫn khéo 

léo  giải  đáp  cặn  kẽ,  cốt  sao  cởi  gỡ  mối  nghi.  Lại  thương  xót  những  người 

học trong thời gần đây, mê man nơi học thuyết Duy Vật sai lầm, nên đặc biệt 

mở  những  khóa  hội  thảo  tại  Đài  Trung  dành  cho  sinh  viên  các  đại  học  và 

trường chuyên khoa trong kỳ nghỉ hè, nghỉ đông, bao luôn ăn ở, nhằm giảng 

giải Phật pháp. Phàm những người đến học, không ai chẳng giống như được 

Đề  Hồ  rưới  đảnh,  hối  hận  trước  kia  đã  có  cái  nhìn  hẹp  hòi.  Ngài  lại  tinh 

thông y lý, định kỳ chẩn bệnh, chữa trị, những kẻ được sống sót, bình phục 

không  thể  tính  xiết.  Đây  chỉ  là  kể  riêng  một  chuyện  so  với  những  chuyện 

khác mà thôi. 

Tín chúng nhiều người xin được quy, Ngài nại cớ là kẻ bạch y (cư sĩ tại 

gia), chẳng truyền Tam Quy, Ngũ Giới, giới thiệu  họ tới các bậc danh đức, 

viết thư gởi gắm. Ngài lại hai lần lễ thỉnh phương trượng chùa Thiên Ninh là 

Hòa  Thượng thượng Chứng  hạ  Liên  mở  giới  đàn. Trong  lần thứ hai,  người 

quy y thọ giới hơn một ngàn người; do vậy, [lần truyền giới ấy] được gọi là 

Thiên Nhân Giới Hội, tôi cũng may mắn được dự vào số ấy. Ngài ban lợi ích 

cho tôi, há chẳng phải là nhiều lắm ư? 



Chỉ kể ngẫu nhiên một điều trong những điều trên đây đã đủ chứng tỏ 

Ngài là bậc thừa nguyện tái lai, nhưng Ngài một thân trọn đủ [các điều ấy], 

mãi cho đến nay suốt mười tám năm, trong mười tám năm ấy, chẳng có giờ 

nào, khắc nào, Ngài chẳng dốc trọn lòng hoằng pháp lợi sanh, ngay cả miếng 

ăn,  giấc  ngủ  cũng  chẳng  được  thong  dong.  Hễ  có  khách  hỏi  đến,  đều  nghe 

Ngài  trả  lời:  “Bận  lắm”.  Người  đời  bận  bịu  với  quan  tước,  lợi  lộc,  vợ  con, 

đất đai, nhà cửa, ăn uống, vui chơi, nhưng Ngài chẳng màng tới [những thứ 

ấy].  Ngài  gởi  thân  trong  một  gian  nhà  hẹp  lép,  chẳng  có  quyến  thuộc  chầu 

hầu,  một  bữa  cơm  chay  giữa  Ngọ  mỗi  ngày,  cậy  vào  các  đệ  tử  thay  nhau 

cúng dường, dẫu khổ hạnh Đầu Đà cũng không hơn được nổi! Ngài kêu bận 

bịu, có phải  là  vì  tam  giới chưa  rỗng không, chúng sanh  lắm  khổ,  nên  mới 

thành ra như thế đó chăng? 



Phàm những gì Ngài đã làm, dẫu ba vị đại lão Long Thư, An Sĩ, Nhị 

Lâm  cũng  chưa  thể  bén  gót,  nói  gì  đến  những  kẻ  khác!  Ấy  là  vì  trau  sửa 

chính mình, hoặc do hạnh thù thắng, độ người kiêm tu phước báo. Sự nghiệp 

của  Ngài  xa thẳm,  huy  hoàng, cũng do  Ngài sẵn có  thể  lực để đảm  đương. 

Tới  nay  đã  tám  mươi,  vẫn  đứng  ngồi  nhanh  nhẹn,  chân  bước  nhẹ  nhàng, 

thoăn thoắt,  nhìn  xa cứ ngỡ  người  khoảng năm  mươi, ắt  là  người được trời 

trao cho trách nhiệm to lớn, há có phải ngẫu nhiên đâu! 



Ngày  mồng  Bảy  tháng  Chạp  Âm  Lịch  năm  nay,  Ngài  thọ  đúng  tám 

mươi, các đệ tử cao túc như các cư sĩ Khánh Quang Châu Bang Đạo, Thận 

Độc  Hứa  Tổ  Thành,  Thời  Anh  Châu  Phỉ,  Từ  Tỉnh  Dân,  Châu  Gia  Lân, 

Giang Tú Anh đề xướng thu thập toàn bộ những trước thuật từ trước đến giờ 

của Ngài,  bao  gồm Phật  học,  y  học,  văn  học v.v... soạn  thành bộ  Tuyết  Lư 

Thuật  Học Vựng Cảo, ấn  hành  lưu  thông trong cõi đời.  Khánh Quang đảm 

nhiệm  chức  vụ  Thứ  Trưởng  xử  lý  thường  vụ  của  bộ  Khảo  Tuyển4,  kiêm 

nhiệm công tác biên tập phần viết về tôn giáo trong bộ Trung Hoa Đại Điển 

của  Trung  Hoa  Học  Thuật  Viện,  đã  chọn  lựa  kỹ  càng  những  tác  phẩm 

chuyên  viết  về  Phật  học  và  thi  văn  trong  bộ  sách  ấy,  soạn  thành  Tuyết  Lư 

Xiển  Phật  Vựng  Cảo  để  đưa  vào  Trung  Hoa  Đại  Điển  nhằm  chúc  thầy 

trường thọ. Ngài đã thấu hiểu đạo, quán Không, há còn quan tâm danh vọng 

ngoài thân? Chỉ vì hai bộ sách ấy, lớn thì hoằng dương kinh điển, bảo vệ đạo 

pháp,  nhỏ  thì  giáo  hóa  dân,  tạo  thành  nề  nếp,  và  những  từ  ngữ  ghi  chép, 

tường thuật  những tình  hình tao  ngộ, lênh  đênh thật  là thú  vị! Từ đây, sách 

được khắc  in dài  lâu5, khiến cả trăm  năm sau, kẻ  nghe đến không ai chẳng 

dấy lòng náo nức, khiến cho tấm lòng cứu thế của Ngài há chẳng được thỏa 

thích đôi chút! 



Tôi chưa thể đọc trọn văn chương của Ngài, nhưng đã trộm thấy được 

đôi chút đầu mối, lại sống cùng quê, lại từng được lạm dự giảng tòa; do vậy, 

đem những điều nghe biết về sự lập thân hành đạo của Ngài ghi lại đại khái. 

Chỉ có người như thế ấy mới có văn như thế này, mai sau vạn cuốn sách sẽ 

có vạn  người đọc, đã có nhiều  người  như thế,  há còn phải  biện định  lời tôi 

đáng tin nữa chăng? 



Ngày  lành  tháng  Mười  Một  năm  Trung  Hoa  Dân  Quốc  57,  tức  năm  Mậu 

Thân (1968). 

Đại  biểu  Quốc  Dân  Đại  Hội,  mãn  phần  Ưu  Bà  Tắc  Niệm  Sanh  Thái  Vận 

Chấn, pháp danh Khoan Vận kính đề. 



---o0o--- 

 Lời tựa cho bộ Phật Học Vấn Đáp Loại Biên Tục Biên thứ hai 





Phật  học  là  giác  học,  giác  cái  tâm  của  chúng  sanh.  Phàm  là  tâm  bất 

giác, bèn có vọng chấp, chấp sẽ gây chướng. Hễ chướng thì hết thảy mù mịt, 

dấy  lên  phiền  não  vô  cùng.  Điều  quan  trọng  nhất  là  sanh  nhằm  thời  diệt 

pháp, vũ trụ biến thiên, hỏi đến nguyên nhân vì sao, chẳng thể hiểu được! Kẻ 

hiếu  học ắt sẽ suy tưởng  nguyên  do,  nhưng  nghĩ  mãi chẳng ra, tìm  hỏi bậc 

hữu đạo  mới  hòng biết được. Phàm phu  Hoặc nghiệp  hiếm có kẻ  nghĩ phải 

hỏi  han,  nhìn  thấy  khí  thế  gian  hữu  tình,  vô  thường  lưu  chuyển,  vội  cho  là 

chuyện đương  nhiên. Như Lai  gọi  những  kẻ ấy là “hạng đáng thương”, cần 

phải được giác ngộ bằng giác học. Giác học dễ nói với người đã giác, chẳng 

dễ nói với kẻ bất giác; nhưng kẻ đã giác thì chẳng cần phải nói, chỉ có kẻ bất 

giác mới cần! Kẻ bất giác chẳng biết họ cần; có nói, họ cũng chẳng thể tiến 

nhập. Do vậy, nói với kẻ bất giác, không chỉ khó nói, mà còn khó khăn ở chỗ 

phải dùng nhiều phương cách tiếp dẫn, ngõ hầu họ nhận biết họ cần phải hỏi 

han. Nghiệp sư Tuyết Lư ở Đông Lỗ6, hoằng hóa tại Đài Trung gần như suốt 

cả  một đời. Cụ  giảng kinh suốt  năm để tiếp độ đại chúng rộng  khắp, lập  ra 

khóa bồi dưỡng vào tiết Hè và tiết Đông dành cho sinh viên đại chuyên. Lại 

dùng giảng học, trước thuật để tiếp dẫn rộng rãi. Dùng lễ nhạc tiếp độ kẻ học 

Nho, dùng thơ tiếp độ kẻ phong nhã, dùng Kỳ Hoàng7 tiếp độ kẻ học y, dùng 

lịch sử tiếp độ kẻ học rộng. Lại còn kiến lập các sự nghiệp phước thiện nhằm 

tiếp độ nhân quần bệnh khổ. Do vậy, chúng sanh đông đảo biết đến đạo cần 

thiết, đua nhau đến xin nghe dưới tòa giảng kinh. Nghe rồi suy nghĩ thấy có 

những chỗ không hiểu lắm, hoặc do ở chốn xa xôi chẳng thể nghe được, đều 

dùng thư từ để cầu xin tháo gỡ mối nghi, thầy mỗi mỗi đều giải đáp. Câu hỏi 

nhiều, lời đáp trọng yếu, hoặc là có kẻ ngoại đạo cố ý chất vấn, bắt bẻ, thầy 

ứng theo căn cơ để trả lời. Hoặc chiết phục, hoặc nhiếp thọ, đều xuất phát từ 

bi tâm, cho nên câu hỏi tuy tà, mà lời đáp là chánh, đều có đủ công năng phá 

mê khải ngộ8. Bài vấn đáp được đăng tải liên tục trên các tờ Giác Quần, Giác 

Sanh cho đến Bồ Đề Thụ. Về sau, do nhu cầu của người học càng lớn, bèn 

biên tập thành sách từ Sơ Biên, Nhị Biên, cho đến Tục Biên, lưu thông trong 

ngoài  nước.  Kẻ  nghi  vấn  chưa  quyết,  đọc  đến  sẽ  lập  tức  giải  trừ  mối  nghi. 

Kẻ  phát  tâm  khuyến  hóa  nhưng  còn  sợ  khó  khăn,  đọc  đến  cũng  cảm  thấy 

thông suốt. Kẻ sơ cơ lẫn người học đạo đã lâu, tự hành, hóa tha, ai nấy đều 

có sở đắc. Tục Biên được ra đời nhằm chúc thọ thầy nhân dịp tám mươi, đến 

nay đã bảy  năm  hơn,  những bài  văn  [vấn  đáp] tiếp theo sau  lại chồng chất, 

người đọc  vẫn có  nhu cầu  như trước. Các bạn trong  nhóm Minh  Luân thưa 

với thầy, quyết định biên tập  lần  nữa để  nhà  xuất bản  Thanh  Liên ấn  hành, 

lúc sắp lên khuôn, sai Dân viết lời tựa. Dân cũng là người đất Lỗ, nghe một 

chẳng  thể  hiểu  hai,  chẳng  thể  nhận  định  cao  sâu  hơn  được,  chỉ  đành  viết 

những gì đã thấy. Pháp thế gian do thầy nói chính là Phật pháp, nói pháp phổ 

thông chính là pháp đặc biệt. Vì thế, lễ, nhạc, thi, thư, giảng nói, giống như 

giữa  trăm  dòng  sông  tranh  nhau  chảy  xiết,  trong  mỗi  dòng  thầy  dẫn  một 

chiếc thuyền to, chẳng quẩn quanh, chẳng cắm lại, lướt thẳng vào biển giác 

của  Như  Lai.  Bộ  sách  này  như  hơi  ẩm  trên  sông,  trên  biển,  kéo  mây,  tuôn 

mưa,  ứng  theo  nhu  cầu  của  vạn  vật  mà  tưới  đẫm  trọn  khắp,  chẳng  giống, 

chẳng  khác  sông  biển.  Vì  thế,  những  nghĩa  trọng  yếu  của  Ngũ  Minh9  đều 

được  bao  hàm  trong  đây,  nhưng  [người  đọc]  chẳng  thấy  sâu  xa,  huyền  áo 

khó  nhập,  trở  thành  giống  như  chuyện  đương  nhiên.  Than  ôi!  Phật  pháp 

không người nói, dẫu có trí chẳng thể hiểu. Nếu nói mà vẫn chưa hiểu thì là 

vì  chưa  thể  giáo  hóa  một  cách  quyền  biến.  Nếu  có  thể  vận  dụng  cách  giáo 

hóa  quyền  biến  để  nói,  chưa  hề  có  kẻ  chẳng  hiểu.  Nguyện  người  học  thâm 

nhập kinh tạng, tự giác, giác tha, đọc một điều này bèn biết những điều còn 

lại, chưa ai chẳng thể như nguyện. 



Trung  Hoa  Dân  Quốc,  năm  Ất  Mão  (1975),  Hà  Nguyệt  Trung  Hoàn  thọ 

nghiệp đệ tử Lô Giang Từ Tỉnh Dân kính đề  



---o0o--- 

 Lời Tựa cho bộ Phật Học Loại Biên 





Đức Thích Ca tùy cơ diễn giáo, thuyết pháp bốn mươi chín năm, Tam 

Tạng  chia  thành  mười  hai  phần,  lý  thú10  của  Kinh  Tạng  không  gì  to  lớn 

chẳng  bao  gồm,  không  gì  nhỏ  nhặt  chẳng  được  thâu  tóm,  pháp  ắt  trọn  đủ. 

Đoái nhìn tứ chúng sơ cơ, thường cảm thấy biển giáo mênh mông, sâu thẳm, 

ngước nhìn biển cả thở dài; do vậy, đành bó gối chẳng thể tiến lên. Từ thuở 

đề xướng lối văn Bạch Thoại, tuổi thanh niên bắt đầu nghiên cứu kinh luận, 

mới  có  thể  gắng  gượng.  Trong  một  khoa,  thuật  ngữ  như  rừng,  dẫu  từ  điển 

giảng giải cặn kẽ, cũng chẳng dễ đạt được lợi ích nơi pháp. Nạp tăng11 thuở 

trước ở Phù Dung Sơn  Tự tại Cửu  Long, được cư sĩ Châu Phỉ tặng cho  hai 

bộ Phật Học Vấn Đáp của cư sĩ Lý Bỉnh Nam, nội dung những lời vấn đáp 

trong ấy, gõ  nhẹ kêu nhỏ, gõ  mạnh kêu to12, như đại  y  vương  ứng theo căn 

bệnh ban thuốc, không gì chẳng khế cơ, khế lý, phù hợp khít khao. Nạp tăng 

đặt  sách  ấy  trong  núi,  du  khách  phần  nhiều  thích  xem,  chưa  đầy  tháng  đã 

không  biết  ở  chỗ  nào,  đủ  thấy  những  người  cùng  ưa  thích  bộ  sách  ấy  rất 

đông. Nay Châu cư sĩ gom góp, biên tập những lời đáp của cụ Lý trước sau 

hơn  ngàn bài, phân  loại, biên soạn thành tổng tập, sai nạp tăng  viết  lời tựa. 

Lành thay! Lành thay! Mỗi câu đáp của cụ Lý, lời lẽ giản dị, ý bao trùm, chữ 

nghĩa không nhiều, ý nghĩa trọn đủ. Những lời ứng phó, luận định, biện bác, 

có  lúc  nghiêm  ngặt  như quân  lệnh  của  Trình  Bất  Thức,  có  lúc  nhanh  nhạy 

như Lý  Quảng cởi  yên, tháo dây tua đeo ấn13, nhưng chưa  hề bị  bắt bí! Do 

vậy,  biết  thuở  trước  cụ  đã  học  rất  sâu,  Tánh  Tướng  kiêm  thông,  nên  mới 

thừa sức trả lời thoải mái như thế, đúng là bè báu độ sanh, cầu bến nơi biển 

giác vậy. Viết vội đôi dòng tùy hỷ để làm lời tựa. 

Ngày mồng Ba tháng Giêng năm Ất Mùi (1979) 

Sa-môn Dung Hy chùa Đại Giác, Singapore, kính cẩn đề tựa. 



---o0o--- 

 Lời tựa cho bộ Phật Học Vấn Đáp Loại Biên 

(đây là một trong hai lời tựa do người biên tập đã viết cho tập sách nhỏ Phật 

Học Vấn Đáp khi đang chủ trương tạp chí Giác Sanh trước kia) 





Tiên sinh Lý Tuyết Lư ở Tế Nam, Quốc Học uyên bác, thông hiểu nội 

điển  sâu  xa,  phát  vô  thượng  nguyện  hoằng  pháp  lợi  sanh.  Từ  thuở  đến 

Doanh  Kiệu14,  đi  khắp  nơi  giảng  kinh,  đuốc  trí  chói  ngời,  lưỡi  sen  mầu 

nhiệm rạng rỡ. Vì thế, kẻ sơ cơ cùng người học đạo đã lâu, chen nhau theo 

về, phong khí đại khai,  người tin tưởng do vậy  ngày càng đông đảo. Cụ  lại 

nhân  lúc  thanh  nhàn,  giải  đáp  những  nghi  nan  cho  người  khác.  Nếu  lời  lẽ 

vẫn chưa đủ, bèn dùng thêm văn tự [để chỉ bày]. Một lần nói chưa đủ, thời 

chẳng nề hà giảng đôi ba lượt. Giống như gõ chuông, gõ nhẹ ắt chuông ngân 

nhỏ,  gõ  mạnh  ắt  chuông  ngân  to.  Trong  nhà  ngoài  ngõ,  lắm  phen  khéo  léo 

khuyên  dụ,  vô  úy  bố  thí  tột  bậc.  Thật  đáng  gọi  là   “hiện  thân  cư  sĩ,  hành 

 hạnh Bồ Tát đạo”  vậy! 



Các đề tài vấn đáp từ nguyệt san Giác Quần cho đến nguyệt san Giác 

Sanh,  mỗi kỳ đều có chuyên  mục đăng tải. Lời  văn  giản ước, nghĩa lý  viên 

dung,  thuận  đạo,  khế  cơ,  khai  Quyền,  hiển  Thật,  dùng  các  thí  dụ  gần  gũi, 

thường trích dẫn rộng rãi kinh Phật, khiến cho [người đọc] đâu đâu cũng gặp 

nguồn,  Nho  lẫn  Thích  đều  thông  hiểu  lẽ  uyên  áo.  Dứt  tà  thuyết,  uốn  nắn 

những lời lẽ lệch lạc, hòng gìn giữ đạo của bậc thánh thuở trước, tuyên lưu 

pháp  âm,  diễn  Chân  Đế,  nhằm  hoằng  dương  tông  phong  liên  xã.  Nêu  một 

điều hòng biết được mọi điều, đoạn nghi khởi tín, hiểu tâm chẳng ở đâu xa, 

người đọc cố nhiên có thể tự lãnh hội! 



Chủ biên tờ Giác Sanh  là cư sĩ Châu Thời Anh đã tập hợp các đề tài 

vấn đáp từ số báo thứ mười trở về trước, biên soạn thành Phật Học Vấn Đáp 

Sơ Tập. Nay lại tập hợp những đề tài vấn đáp từ số báo mười hai cho đến số 

hai  mươi  ba,  biên  soạn  thành  tập  thứ  hai.  Đính  ngọc  thêu  gấm,  phong  phú 

ngoạn mục, phương tiện khá nhiều, công đức chẳng cạn, vâng mệnh viết lời 

tựa, quên bẵng bản thân cố chấp, thô lậu, vui vẻ viết lại những điều hiểu biết 

hẹp hòi nơi đây, chắc tiên sinh Tuyết Lư chẳng cười những lời lẽ sơ sót vì bị 

văn tự chướng đó ư? 

Ngày mồng Chín tháng Bảy năm Dân Quốc 41 (1952), Châu Bang Đạo kính 

cẩn viết lời tựa  



---o0o--- 

 Ngọn đèn trí huệ 

(thay cho lời ghi sau khi hoàn thành công tác biên tập)  



Trưởng giả Tuyết Công tuổi hạc đã bảy mươi tư, do bốn mươi năm tu trì, 

thâm  nhập,  lại  thêm  tâm  huyết  trong  mười  năm  hội  tụ  thành  Văn  Tự  Bát 

Nhã, [các môn đệ] tập hợp những câu hỏi đã nêu ra về đạo Phật và Nho, trao 

cho tôi làm công tác biên tập, đèn huệ thắp cao, nhưng vì tôi là kẻ tình chấp 

nặng  nề,  nghiệp  chướng  sâu  thẳm  dường  ấy,  lại  có  thể  nương  theo  phước 

huệ to lớn như thế, trong lòng buồn vui chen lẫn! 



Nhớ  hai  năm  trước,  vì  cầu  chứng  một  vấn  đề  trong  sự  tu  học,  tôi  đã 

xem trọn toàn bộ phần vấn đáp đăng tải trong nhiều năm qua trên tờ Bồ Đề 

Thụ, đem đối chiếu [với vấn đề mình đang thắc mắc, những lời vấn đáp của 

cụ]  khiến  cho  tôi  ngay  lập  tức  là  kẻ  đang  đi  trong  đêm  đen  đột  nhiên  như 

bước vào một thế giới sáng ngời, rạng rỡ. 

Tôi làm công tác biên soạn cuốn sách này, giở đầy [bản thảo] trên chiếu 

tatami15  trong  Bồ  Đề  Tinh  Xá  của  lão  hữu  Thời  Anh,  suốt  ngày  trước  mắt 

toàn là những chữ bằng mực đen nhảy múa trên nền giấy trắng, mỗi một chữ 

chiếu  rực  mắt  tôi,  khác  nào  luồng  ánh  sáng  trí  huệ  rạng  ngời.  Tôi  phải  nói 

như vậy, vì tôi cảm nhận sâu xa, một vị hành nhân Phật học nếu thiếu khuyết 

công  phu  tu  trì,  trọn  chẳng  thể  đạt  được  trí  huệ  như  thế  (điều  này  chẳng 

giống như kẻ thông minh trong thế tục). Nếu không có trí huệ, chỉ dùng văn 

tự  để  soạn  thành  tác  phẩm  sẽ  chẳng  có  ánh  sáng  như thế.  Thiếu  trí  huệ  thì 

nơi hành vi, tâm sẽ không có cách nào chuyển cảnh. 



Tôi vừa biên soạn, vừa suy lường, chọn lựa, lấy ra ba câu cụ Lý trả lời 

cư sĩ Lâu Vĩnh Dự để làm chứng tu trì và trí huệ phải sóng đôi với nhau như 

thế  nào.  Nhờ  đó,  chúng  ta  có  thể  thấy  được  công  phu  và  cảnh  giới  của  cụ 

Tuyết Lư ra sao? 



Ông  Lâu  hỏi:  Xin  hỏi  thầy,  niệm  Phật  mà  chấp  tướng  quá  lố  sẽ  có 

những khuyết điểm gì? 

Đáp:  Quá  lố  là  toàn  phần.  Chấp  tướng  quá  lố  thì  toàn  tướng  chính  là 

tánh! 



Ông Lâu hỏi: Đối với y báo và chánh báo trang nghiêm trong cõi Cực 

Lạc  và  tướng  hảo,  quang  minh  của  Phật  Di  Đà,  tôi  ngày  đêm  niệm  niệm 

chẳng quên, có phải là chấp tướng quá lố hay chăng? 



Đáp: Có thể nói là “toàn sự, toàn tướng”. 



Ông  Lâu  hỏi: Thiền  từ  vô  tướng  để  vào,  Tịnh  từ  hữu  tướng  mà  vào, 

chỉ cần có thể vào, chẳng cần biết là vô tướng hay hữu tướng, đúng chăng? 

Nhưng chúng sanh đời Mạt Pháp vọng tưởng, chấp trước quá sâu, bước đầu 

đều phải chọn cách hữu tướng để vào. Đối với cách tham thoại đầu của nhà 

Thiền, cư sĩ Phương  Luân  ví  như lấy độc trị độc, cũng có thể  nói  là từ  hữu 

tướng mà vào, điều này có nghĩa là như thế nào? 



Đáp: Cách nhìn ấy cũng là siêu việt. 



Điều được hỏi trong ba câu hỏi ấy chính là “bệnh xứ”, người hiện thời 

học  Phật  đối  với  chuyện  dụng  công,  phần  nhiều  hoang  mang  chẳng  thể 

“nhập tướng”, cụ Lý điểm chỉ như thế, còn gì tinh xác, hay đẹp hơn! 



Những  lời  vấn  đáp  như  thế,  đọc  đến  như  uống  quỳnh  tương,  tương 

ứng khít khao, mắt chẳng thấy xiết, tôi tin kẻ có duyên đọc đến những câu ấy 

đều là người có phước! 



Tôi biên tập bộ sách này, tuân theo trình tự của luận lý học, tiến hành 

chỉnh lý theo phương cách tổng hợp và quy nạp, khiến cho mỗi một đề mục 

có thể tạo thành một tiểu loại riêng, khiến cho kết cấu nội dung có mối liên 

quan hỗ tương [giữa các đề mục vấn đáp] ngõ hầu những bằng hữu có duyên 

đọc tới như tôi đều được thấm đẫm pháp vị. 



Đọc xong cuốn sách trong mười ngày đêm, xem hai ngàn sáu trăm sáu 

mươi  ba  lần  hỏi  đáp,  người  hỏi  là  một  ngàn  một  trăm  ba  mươi  ba  người, 

khoảng bốn mươi bốn vạn tám ngàn năm trăm chữ. 



Trong  đó,  những  câu  hỏi  liên  quan  đến  Tịnh  Tông  chiếm  đến  năm 

trăm  hai  mươi  chín  câu,  người  hỏi  là  hai  trăm  ba  mươi  lăm  vị,  chiếm  đến 

tám vạn sáu ngàn chữ, gần như tất cả những câu hỏi về niệm Phật đều được 

bao gồm. Đồng thời tôi cũng  nên  nêu ra  một  vấn đề, riêng cư sĩ  Hồ Chánh 

Lâm đã hỏi bảy mươi sáu câu, câu nào cũng hỏi về chuyện bên lề của đường 

lối  Phật  Thích  Ca,  tôi  cảm  thấy  người  này  thưa  hỏi  với  một  tâm  lý  kiêu 

ngạo! 



Mười ngày qua, toàn bộ tinh thần và tư tưởng của tôi vẫy vùng trong 

biển  pháp,  toàn  bộ  tâm  linh  tôi  sáng  bừng  ngọn  đèn  trí  huệ,  ngọn  đèn  ấy 

chẳng chỉ chiếu sáng riêng tôi, mà còn chiếu rạng ngời người khác. 



Gần đây tôi đọc một tác phẩm văn học rạng ngời khá đầy đủ tư tưởng 

Phật  học  của  nữ  sĩ  Hoa  Nghiêm  là  cuốn  Ngọn  Đèn  Trí  Huệ,  tác  phẩm  ấy 

sinh  động,  đẹp  đẽ,  khiến  cho  người  đọc  cảm  động,  nhất  là  cảm  nhận  đời 

người  là  một chuyến  lữ  hành  gieo  neo, tối tăm, điều thiếu sót chánh  yếu  là 

một ngọn đèn trí huệ, nay chúng ta được đọc sách văn tự Thiền của cụ Tuyết 

Lư, chúng ta càng được gội đẫm ân Phật. 



Ngày  Hai  Mươi  Chín  tháng  Giêng  năm  Dân  Quốc  51  (1962),  Trần 

Huệ Kiếm viết ở Bồ Đề Tinh Xá tại Đài Trung. 



Phật Học Vấn Đáp Loại Biên 



Phần 1 



 I. Thông Vấn (những câu hỏi tổng quát) 





* Hỏi: Đức Phật vì một đại sự nhân duyên mà xuất hiện trong cõi đời, 

đại sự là những sự nào?  (Dư Bình hỏi) 





Đáp: Đại sự  là sanh tử. Xin  hãy suy  nghĩ  kỹ, trong  nhân  gian còn có 

chuyện  nào  lớn  hơn  điều  này  nữa  ư?  Chỉ  có  mình  đức  Phật  có  thể  liễu  sự 

này, cho nên Ngài ứng thế để giải quyết chuyện này cho chúng sanh. 





*  Hỏi: Đời  người  rốt  cuộc  là  sống  vì  điều  gì?  Phật  giáo  nói  như  thế 

nào?  (Thí Vô Úy hỏi) 





Đáp:  Điều  này  gọi  là  nhân  sinh  quan,  quan  điểm  mỗi  người  khác 

nhau. Phật pháp bảo là do nghiệp lực thiện ác dẫn dắt. Mỗi lần đến lãnh quả 

báo thì người ngộ sẽ nhờ vào đấy mà tìm cầu giải thoát, kẻ mê lại tạo ương 

họa mới, lại phải chịu quả báo về sau. 





* Hỏi: Trên cõi đời, chân lý trong vũ trụ có phải là một hay không? Ai 

(tôn giáo nào) là chân lý duy nhất?  (Hoàng Thánh Hống hỏi) 

  



Đáp: Vấn đề  này khá  mơ  hồ. Vũ  trụ to  lớn, sự  vật  nhiều, phải  nói từ 

nơi nào? Ở đây, có thể nói: Mỗi sự vật đều có một chân lý. Nếu quy nạp thì 

có một chân lý chung, đó là  “vạn pháp quy nhất” .   “Vạn pháp quy nhất”  là 

Nhất Chân pháp giới, nhưng nó chẳng giống với vạn vật. Vạn vật sanh diệt 

vô  thường,  Nhất  Chân  pháp  giới  như  như  bất  động,  nên  gọi  là  Chân.  Tôn 

giáo nào ngộ được lý này, sẽ có căn cơ, đó là chân lý tôn giáo. 





* Hỏi: Phật và thánh nhân có gì khác biệt?  (Lý Trung Tâm hỏi) 





Đáp:  Thánh  nhân có nhiều loại khác nhau, có hai  loại  lớn  là thế  gian 

và xuất thế gian. Từ hai loại này, lại chia thành bao nhiêu loại nữa. Đối với 

thánh  nhân  thế  gian,  chỉ  lấy  Trung  Quốc  để  luận  thì  Nghiêu,  Thuấn,  Vũ, 

Thang,  Văn  Vương,  Võ  Vương,  Châu  Công,  Khổng  Tử,  Bá  Di,  Liễu  Hạ 

Huệ16 v.v... đều là thánh nhân. Thánh nhân xuất thế gian thì từ Thập Địa Bồ 

Tát trở xuống Duyên Giác, Thanh Văn v.v... đều là thánh nhân. Phật khác cả 

hai loại này, tức là những gì mà hai loại thánh nhân trên đây biết, có thể làm, 

Phật đều biết, đều có thể làm; nhưng những điều Phật biết và có thể làm, có 

những điều mà hai loại thánh nhân trên đây chẳng biết, chẳng làm được! 





*  Hỏi:  Phật  giáo  cứu  thế  có  nhân  quyền  độc  lập  xuất  thế,  vì  sao  xen 

vào  chuyện  thiện  ác  thế  gian,  [phán  định]  cái  này  đúng,  cái  kia  sai?  (Trần 

 Vấn Vân hỏi) 





Đáp: Phật pháp trong thế gian, chẳng lìa thế gian giác. Chẳng nói tới 

phiền não, làm sao hiển lộ Bồ Đề? 





* Hỏi: Trước Phật, cúng dường các thứ như hương, hoa, trà, bánh, trái 

cây, có ý nghĩa gì?  (Trang Khánh Hiền hỏi) 

  



Đáp:  Ở  đây  có  Sự  và  Lý  khác  biệt.  Sự  là  nương  theo  các  phẩm  vật 

cúng dường thường dùng trong lễ nghi thế tục nhằm biểu thị lòng thành kính 

mà  thôi.  Về  Lý  thì  do  trong  các  thứ  cúng  dường,  pháp  cúng  dường  là  tối 

thắng; vì thế, dùng phẩm vật để thay thế pháp. Hương biểu thị tinh tấn, nến 

biểu thị trí huệ, hoa biểu thị nhẫn nhục, nước trà biểu thị bố thí, bánh và trái 

cây  biểu  thị  Thiền  Định.  Lại  còn  một  loại  [vật  phẩm  cúng  dường]  là  đồ 

hương  (hương  bôi),  Hiển  Giáo  phần  nhiều  không  dùng  tới,  nhưng  đồ 

hương17 vẫn thuộc về ý nghĩa trì giới. Hợp những nghĩa này lại thì các phẩm 

vật cúng dường [biểu thị] Lục Ba La Mật. 





* Hỏi: Có người nói Phật giáo chẳng đốt giấy vàng bạc, chỉ dùng trái 

cây,  hương,  hoa,  nến,  trà,  cúng  dường  Phật,  Bồ  Tát  nhằm  ý  nghĩa  gì? 

 (Vương Kế hỏi) 





Đáp: Giấy tiền  vàng bạc đều  là  vật để ban cho quỷ thần, cho  nên  vô 

ích  đối  với  Phật.  Cúng  Phật  cũng  chẳng  qua  nhằm  biểu  lộ  lòng  thành  kính 

của ta, há Phật thật sự hưởng thụ? Nhưng đức Phật từ bi cấm giết, chế định 

ăn chay; cho nên cúng Phật cũng chỉ dùng các loại như trà, quả v.v... 





*  Hỏi: Có  người  hỏi,  nhà  Phật  cúng  Phật  dùng  trái  cây,  hương,  hoa, 

nến, trà là do ý nghĩa gì, xin thầy khai thị minh bạch.  (A Đào hỏi) 





Đáp:  Vật  cúng  vốn  có  nhiều  thứ,  nói  chung  tuân  theo  nguyên  tắc 

“chẳng  giết  hại  sanh  mạng  loài  vật”.  Nếu  nói  chi  tiết,  những  vật  dùng  để 

cúng dường cũng nhằm thể hiện nghĩa lý. Nay nói về ý nghĩa của những thứ 

vừa được nêu lên [trong câu hỏi] thì trái cây là thực vật nhằm biểu thị Thiền 

Định, hương biểu thị tinh tấn, hoa biểu thị nhẫn nhục, nến biểu thị trí huệ, trà 

là nước, biểu thị bố thí. 





* Hỏi: Trước ngực mỗi tượng Phật, đều có chạm một chữ Vạn to hay 

nhỏ, chẳng biết vì nguyên do như thế nào?  (Tạ Trí Viễn hỏi) 





Đáp:  Thân  Phật  có  ba  mươi  hai  thụy  tướng,  chẳng  giống  như  người 

tầm thường. Chữ ấy cũng là một trong các thụy tướng. 





* Hỏi: Người xuất gia thuộc thế hệ đầu tiên ở Trung Quốc là pháp sư 

nào?  (Thích Tâm Xuyên hỏi) 

  



Đáp: Phật giáo bắt đầu truyền vào Trung Hoa, còn chưa thể nói chắc 

chắn là trong đời Châu, Tần, Hán hay Ngụy, làm sao có thể nói người xuất 

gia đầu tiên ở đất Hán [là ai]. Nếu thừa nhận [Phật giáo] bắt đầu [truyền vào 

Trung  Hoa] kể  từ  thời  Hán Minh Đế, nếu  dựa  Hán Pháp  Bản Nội  Truyện18 

đã  ghi  đại  lược:   “Khi  ấy,  quan  Tư  Không19  là  Lưu  Tuấn Đức  và  đạo  sĩ  Lữ 

 Huệ  Thông  v.v...  gồm  một  ngàn  người,  thỉnh  cầu  xuất  gia,  vua  đều  chấp 

 nhận”  thì có thể nói là những vị như ông Lưu là người xuất gia đầu tiên. Lại 

dựa  theo  bộ  Cao  Tăng  Truyện  đời  Lương  và  cuốn  Tam  Bảo  Ký  của  Phí 

Trường Phòng đã nói: Vào đời Tào Ngụy, trong niên hiệu Cam Lộ của Cao 

Quý Hương Công20, Châu Sĩ Hành người xứ Dĩnh Xuyên là người xuất gia 

đầu tiên ở đất  Hán. Thời đại  xa  vời,  mờ  mịt, chuyện  xưa khó thể có chứng 

cứ  đích  xác.  [Dĩ  nhiên  sử  liệu]  chẳng  phải  chỉ  có  như  thế,  trong  lúc  chưa 

phát  hiện  những  thuyết  khác,  tạm  chấp  nhận  hai  thuyết  này  để  làm  tài  liệu 

tham khảo cũng được, nhưng cũng chớ nên chấp chặt phải là như vậy. 





*  Hỏi:  Phải  trọn  đủ  mấy  điều  kiện  thì  mới  là  Tăng  Bảo?  (Trần  Tâm 

 Nguyện hỏi) 





Đáp:  Hiến  thân  cứu  độ  chúng  sanh,  trước  hết  là  bỏ  lìa  quyến  thuộc, 

điền  sản,  vào  chùa  cầu  tỳ-kheo  xuống  tóc,  đó  gọi  là  xuất  gia.  (Nói  thông 

thường) lại phải thọ các giới từ  Sa Di cho đến Tỳ-kheo Cụ Túc,  mới  gọi  là 

Tăng Bảo. Nhà Phật chế định giới luật như thế. Phàm những ai biết đôi chút 

về giới luật, không ai chẳng biết [như vậy]. 





* Hỏi: Vì sao tại gia cư sĩ chẳng thể thâu nhận đệ tử quy y?  (Trần Tâm 

 Nguyện hỏi) 





Đáp: Tăng có nghĩa là Chúng, nhằm chỉ đoàn thể của hết thảy các vị 

tỳ-kheo. Quy y Tăng, thật ra là quy y đoàn thể tỳ-kheo. Người tại gia bất quá 

là Cận Sự Nam và Cận Sự Nữ mà thôi, trọn chẳng phải là tỳ-kheo, không có 

tư cách dự vào Tăng đoàn, sao có thể tiếm phận, trao truyền quy y xằng bậy 

được? 





* Hỏi: Chẳng biết người tin Phật có thể tin tưởng sâu xa vào vận mạng 

do  những  thầy  tướng  số,  bói  toán  đã  phán  đoán  hay  không?  (Thiện  Nhân 

 hỏi) 





Đáp:  Mạng  do  tâm  tạo,  bọn  thầy  bói  há  có  thể  chi  phối  tâm  ta  ư? 

Chuyện  Sa  Di  cứu  kiến  được  tăng  tuổi  thọ  là  tấm  gương  thuở  trước  [đấy 

thôi]. 





* Hỏi: Làm việc thiện, gieo nhân lành, tương lai có thể đắc thiện quả, 

đó  là  đạo  lý  nhất  định,  nhưng  vì  sao  niệm  kinh,  niệm  chú  là  gieo  phước, 

[điều  này]  khiến  cho  kẻ  khác  cảm  thấy  hơi  khó  hiểu?  ( Hoàng  Quan  Trung 

 hỏi) 





Đáp: Đã tin gieo thiện nhân đắc phước quả, thì nên biết gieo ác nhân 

đắc khổ quả. Xin hãy suy xét cẩn thận, chúng sanh hằng ngày gây tạo: Thân 

giết, trộm, dâm lắm phen, miệng nói dối, ác khẩu, nói đôi chiều, nói thêu dệt 

lắm nỗi, những việc thiện thật sự ít ỏi, hiếm hoi! Xét đến cái gốc của những 

tạo tác thì chỉ là do Ý. Hễ ý thiện thì thân và miệng thể hiện điều lành, ý ác 

ắt  thân  miệng  thể  hiện  điều  ác.  Tụng  kinh  chú  của  Phật,  ý  ác  chẳng  sanh; 

thời gian chẳng nẩy sanh ác chính là thời gian gieo phước vậy! 





*  Hỏi:  Đức  Phật  nói  con  người  suốt  ngày  vùng  vẫy,  thoi  thóp  trong 

biển khổ sóng sầu, nhưng vì lẽ gì lại nói thân người khó được?  (Hoàng Quan 

 Trung hỏi) 





Đáp: Thân người sầu khổ, có thể khơi gợi phát khởi các tâm nhàm lìa, 

xuất  ly.  Tuy  khổ,  nhưng  chưa  đến  nỗi  cùng  cực,  vì  còn  có  cơ  hội  tu  hành 

đúng pháp. Nếu là chư thiên, ắt hưởng lạc quên lo lắng [cho thân sau], Tu La 

sân hận chẳng cởi gỡ được, súc sanh ngu si, ngạ quỷ đói khát, địa ngục chịu 

khổ chẳng gián đoạn, đều chẳng có duyên giải thoát. Do vậy, nhân gian đáng 

quý. 





* Hỏi: Nghe nói Quán Âm Bồ Tát thành Phật đã lâu, danh hiệu của vị 

Phật ấy là gì?  (Châu Huệ Tiền hỏi) 





Đáp:  Theo  Thiên  Thủ Thiên Nhãn Đại  Bi  Tâm Đà  La Ni  Kinh,  Ngài 

có hiệu là Chánh Pháp Minh Như Lai; đó là chuyện trong quá khứ vô lượng 

kiếp, sao có thể nói [đích xác] năm tháng nào! 





*  Hỏi:  Vô  số  Hằng  hà  sa  cõi  Phật  có  phải  là  tam  thiên  đại  thiên  thế 

giới hay không? ( Thái Thế Phương hỏi) 





Đáp: Tam thiên đại thiên là con số có thể tính ra được, Hằng hà sa là 

con số khó thể tính toán. 





*  Hỏi:  Lục  Độ  của  Đại  Thừa  và  Ngũ  Giới  Thập  Thiện  trong  Tiểu 

Thừa có chỗ nào khác nhau?  (Thái Thế Phương hỏi) 





Đáp:  Ngũ  Giới,  Thập  Thiện  phần  nhiều  mang  ý  nghĩa  tự tu,  Lục  Độ 

phần nhiều mang ý nghĩa lợi ích người khác, đấy là chỗ khác nhau. 





*  Hỏi:  Đi  đường  gặp  xuất  gia  Tăng  Bảo,  chẳng  biết  có  thể  đảnh  lễ 

ngay trên đường, hay nên làm như thế nào?  (Trần Lâm Châu hỏi) 





Đáp: Cư sĩ gặp Tăng Bảo, đúng ra nên đảnh lễ, nhưng ở ngoài đường 

sá, có thể phương tiện  là chắp tay, xá chào là được rồi. Đường sá  là nơi  xe 

ngựa qua lại, nếu rạp mình đảnh lễ sẽ gây trở ngại giao thông! 





*  Hỏi:  Nếu  mới  gặp  bậc  đại  đức  lần  đầu,  hướng  về  vị  ấy  đảnh  lễ,  vì 

sao trong tâm cảm nhận buồn thương, như gặp lại người chí thân xa cách đã 

lâu, hai mắt toan ứa lệ, là nhân duyên như thế nào?  (Nhan Phật Triệu hỏi) 





Đáp:  Đấy  chính  là  tâm  chí  thành  khẩn  thiết,  thân  cận,  cung  kính  tột 

bực, nên biểu hiện ra như thế! 





*  Hỏi: Vì sao bậc  hòa thượng trọn đủ thần thông chỉ thấy trong sách 

vở, hiện thời có những trường hợp thật sự như vậy hay chăng? Ở Đài Loan 

có hay chăng?  (Trương Cung hỏi) 





Đáp:  Thật sự có bậc thần thông,  nhưng  họ đều  giữ kín, chẳng  nói ra. 

Phàm những kẻ tự mình khoe khoang đều là hạng vô đạo! Như vậy thì người 

thật sự hữu đạo, người khác làm sao biết được? 





*  Hỏi:  Sách  Quán  Âm  Đắc  Đạo  là  tiểu  thuyết  dễ  đọc  về  Phật  giáo 

trong dân gian, xin hỏi những sự từng trải trong quá trình đắc đạo [của Quán 

Thế Âm Bồ Tát] như đã kể trong sách ấy có chính xác hay không?  (Hương 

 Viễn hỏi) 





Đáp:  Bịa  đặt,  đồn  thổi!  Chỉ  là  những  kẻ  nhàn  tản  lúc  chiều  tà,  bên 

sườn đồi, dưới cội cây, hướng về những ông già bà cả trong làng kể chuyện 

cười mà thôi! 





* Hỏi: Kinh Phật rất nhiều, khó thể đọc trọn, xin chọn lựa tên gọi của 

mấy bộ kinh Phật vừa có chú giải, vừa có chỗ bán, và xin thầy chỉ dạy thứ tự 

xem đọc trước sau!  (Trầm Chung Ngũ hỏi) 





Đáp: Để trả lời câu hỏi này; trước hết, tôi kính dâng một lời: Khi mới 

cầu học, chỉ nên chiếu theo cách làm của người tu thuở trước, tạm thời chớ 

nên mong mỏi suy xét, [phê phán] điều này đúng, điều kia sai! Đối với thứ 

tự  nghiên cứu, chẳng  ngại từ đơn giản cho đến phức tạp!  Bắt đầu bằng  Bát 

Đại  Nhân  Giác  Kinh,  tiếp  đó  nghiên  cứu  Tứ  Thập  Nhị  Chương  Kinh,  Phật 

Di Giáo Kinh, Phạm Võng Kinh, đây là những kinh dạy về kiến thức thông 

thường cần phải có! Tịnh Độ  Tam  Kinh  thuộc  về  Hạnh  môn cầu đắc Định. 

Bách Pháp Minh Môn Luận, Bát Thức Quy Củ Tụng, Tam Thập Duy Thức 

Tụng,  Kim  Cang  Kinh,  Bát  Nhã  Tâm  Kinh,  Vĩnh  Gia  Thiền  Tông  Cập 

Chứng Đạo Ca, những kinh  luận  này để  học về Tánh  và Tướng, chủ  yếu là 

huệ giải. Đại Thừa Khởi Tín Luận, luận này dung hội Tánh và Tướng, có thể 

điều  hòa  những  thiên  chấp.  Sau  khi  trải  qua  giai  đoạn  này  rồi  mới  nghiên 

cứu những bộ kinh sách  lớn, sẽ tương đối  dễ ngộ  nhập  hơn. Chắc  là những 

tiệm lưu thông kinh sách Phật giáo ở Đài Loan đều có những sách kể trên. 





* Hỏi: Phật giáo lấy hư tịch làm Tông, chẳng đến, chẳng đi, lại chẳng 

tin vào thuyết luân hồi, nhưng vì Phật giáo chưa phá hoại thuyết luân hồi của 

Bà La Môn Giáo Ấn Độ, đối với “cái chưa phá hoại” ấy, có phải là Phật giáo 

cũng thuận tình mê tín hay chăng?  (Trương Hồng Thanh hỏi) 





Đáp: Khi chúng sanh chưa tỉnh giấc  mộng lớn, bèn có luân hồi. Hiện 

tướng  này  rành  rành,  chẳng  phải  là  mê  tín.  Chuyện  này  chẳng  thể  nói  là 

đồng ý với Bà La Môn. Ví như người Hoa có miệng để ăn, người ngoại quốc 

cũng có miệng để ăn. Thậm chí các loài động vật đều có miệng để ăn; đó là 

vấn đề hiện thực. Chẳng thể nói ai đồng ý với ai, còn như “chẳng đến, chẳng 

đi” là nói về Pháp Thân, có chút khác biệt với “vô minh thức thần”. 





*  Hỏi:  Nhân  quả  luân  hồi  và  thế  giới  Cực  Lạc  được  nói  trong  Phật 

giáo có phải là chỉ nhằm khiến cho người ta dễ tin vào chuyện “chánh tâm, 

dưỡng tánh” mà thôi, hay là thật sự có chuyện ấy?  (Trương Xuân Huyên hỏi) 





Đáp: Người mới học làm sao có thể hiểu rõ tâm tánh, càng nói cặn kẽ, 

họ càng chẳng hiểu. Nếu như tinh tấn chẳng lùi, sau năm sáu năm, lại nhắc 

đến  vấn đề  này, cũng chẳng phải  là trễ. Những điều ông  hỏi  như nhân quả, 

luân hồi, Cực Lạc v.v... đều chân thật, chẳng dối, đừng nghi rồi hiểu sai lầm, 

mờ mờ mịt mịt chuốc lấy ương họa! 





* Hỏi: Tôi đang bị bệnh phổi, tiên sinh có phương thuốc thần diệu nào 

để chữa trị hay chăng? Kính mong Ngài vốn giữ tâm niệm từ bi sẽ bảo cho 

biết  (Trương Xuân Huyên hỏi) 





Đáp:  Bệnh phổi có nhiều  loại, há có thể chấp cứng  một toa thuốc rồi  

bộp  chộp  dùng  một  toa  thuốc  ấy  để  trị  khắp  các  chứng  bệnh  phổi?  Cũng 

giống  như chúng sanh  Hoặc  nghiệp khác  nhau,  nên [đức Phật]  mới  xét căn 

cơ mà nói tám vạn bốn ngàn pháp. 





* Hỏi: Nhãn Minh Kinh có phải do đức Phật nói hay không? Chỉ tụng 

kinh ấy sẽ khiến cho con người được sáng mắt, hiệu nghiệm phi thường, có 

thể cứu lành bệnh mắt vốn chẳng chữa trị được. Nếu kinh ấy chẳng do đức 

Phật nói thì có thể dùng để cứu người được chăng?  (Lại Trần Cát hỏi)  





Đáp:  Nhãn  Minh  Kinh  được  thế  tục  truyền  tụng  trọn  chẳng  phải  do 

đức  Phật  nói.  Kinh  ấy  bất  quá  thuộc  về  thuật  thôi  miên;  tuy  có  thể  chữa 

bệnh, nhưng cũng chẳng có gì lạ lùng, chớ nên tập theo. Phải biết vạn pháp 

duy  tâm,  linh  thiêng  là  do  lòng  Thành.  Nếu  muốn  sáng  mắt,  có  thể  tụng 

Nhãn Minh Kinh của nhà Phật. Kinh nào vậy? Chính là bốn câu  “thanh tịnh 

 vô  cấu  quang,  huệ  nhật  phá  chư  ám,  năng  phục  tai  phong  hỏa,  phổ  minh 

 chiếu thế gian”  (quang minh thanh tịnh, vô cấu, mặt trời trí huệ phá các tối 

tăm, có thể trừ tai nạn, gió, lửa, chiếu sáng khắp thế gian) [trong phẩm Phổ 

Môn], lại còn niệm thánh hiệu Quán Âm, hai mắt sẽ sáng ngời. 





*  Hỏi:  Kẻ  hầu  đồng  chẳng  có  bao  nhiêu  chữ  nghĩa,  nhưng  khi  ngồi 

đồng có thể làm thơ, có thể vẽ vời, sau khi ra khỏi đàn bèn chẳng biết gì nữa, 

là do nguyên nhân nào?  (Dương Từ Hy hỏi) 





Đáp: Chắc là có quỷ hay hồ ly thông thạo chữ nghĩa dựa vào mà thôi, 

những chuyện quái đản ấy người tu đạo nên tránh xa! 





* Hỏi: Có người hỏi: Thuở Thích Ca Mâu Ni Phật tại thế, có bậc A La 

Hán có thể hiện các thứ thần thông. Hiện thời có A La Hán hay chăng? Nếu 

đã chứng Tứ Quả A La Hán thì sau khi lâm chung, thần thức sẽ đi về đâu? 

 (Diệu Canh hỏi) 





Đáp:  Bọn  phàm phu chúng ta chẳng  nhận  biết bậc thánh, chẳng  dám 

nói đời hiện tại có [A La Hán] hay không! Nếu đã viên chứng Tứ Quả, tức là 

đã đoạn Phần Đoạn sanh tử, sẽ  mặc sức tự tại, chẳng  thể  nói thần thức đến 

nơi nào được! 





* Hỏi: Đối với lời thưa hỏi đăng trên tạp chí Bồ Đề Thụ số ba  mươi, 

trong  lời  khai  thị  thứ  năm  đã  dạy:   “Chẳng  nghe  chuyện  Tăng  Sâm  nghe 

 tiếng giết lợn v.v...” , xin hãy khai thị rõ ràng hơn.  (Lý Vĩnh Mậu hỏi)  





Đáp:  Tăng  Sâm21  thuở  nhỏ  nhà  nghèo,  nghe  hàng  xóm  giết  lợn,  hỏi 

mẹ. Mẹ nói đùa: “Họ giết cho con ăn thịt đấy”. Nói xong, mẹ rất hối hận, rốt 

cuộc bán quần áo, đồ đạc để đổi lấy thịt cho con ăn, hòng giữ trọn chữ tín. 





*  Hỏi:  Ma  Vương  có  thể  xua  các  loài  quỷ  mị  tới  nhiễu  loạn  Chánh 

Pháp.  Trước  khi  thành  đạo,  đức  Phật  ngồi  trên  tòa  Kim  Cang,  Ma  Vương 

cũng từng uy hiếp, đem lợi lạc dụ dỗ hòng phá hoại; Ma Vương có vượt ra 

ngoài nghiệp báo hay chăng? Nếu không, lẽ ra phải đọa địa ngục ngay trong 

thân ấy!  Nếu  nói  ma  vốn tượng trưng cho  vô  minh và tình dục  nơi tự tánh, 

nên nói  “đạo cao một thước, ma cao một trượng” , đích xác là có một vật đối 

lập ư? Pháp Thân trọn hết thảy, theo nghĩa ấy, có phải ma cũng chính là Phật 

hay chăng?  (Lê Minh Thời hỏi) 





Đáp: Ma đã nhiễu loạn Chánh Pháp, tức là khởi Hoặc, tạo nghiệp, báo 

hết, cái nhân chín muồi, hắn sẽ tự chịu báo! Đức Thế Tôn bị ma quấy nhiễu, 

đấy  chính  là  một  trong  tám  tướng  thành  đạo,  thiện  xảo  thuyết  pháp,  chẳng 

phải  là  thật.  Ma  biểu  thị  vô  minh,  nói  như  vậy  cũng  chẳng  sai,  bởi  lẽ,  vạn 

pháp duy tâm, khi giác là Phật, lúc mê bèn là ma. 





*  Hỏi:  A  Tu  La  ở  giữa  loài  người  và  súc  sanh  thì  là  vật  gì  vậy?  (Lê 

 Minh Thời hỏi) 





Đáp:  Có  phước,  thiếu  đức,  đó  là  một  loại  chúng  sanh  tương  tự  như 

trời, tương tự như thần. 





* Hỏi: Tôi đọc bài Tâm Đắc Do Đọc Học Thuyết Của Vương Dương 

Minh của cụ Mạc Chánh, bậc  đại  nho  nổi  tiếng  một thuở  là Vương Dương 

Minh rốt cuộc đã lén trộm lấy Phật pháp để khoe tài vặt. Hơn nữa, học nhân 

cũng quen biết ông X... nghiên cứu Phật pháp rất sâu, nhưng lại theo đạo Cơ 

Đốc, nhưng  thật ra chẳng phải  là theo đạo Cơ Đốc thật sự, chỉ  là  ghẹo đời, 

chẳng cung kính. Đối  với  những  người  như vậy,  nên nhận định  họ do nghe 

pháp sẽ cảm ứng quả báo thăng, đọa như thế nào?  (Lê Minh Thời hỏi)  





Đáp: Ông X... nghiên cứu chưa chắc đã rất sâu. Người thật sự hiểu sâu 

xa, ắt sẽ khởi lòng tin, đâu đến nỗi quy y ngoại đạo! Nếu chẳng chân thật thì 

chẳng đáng gọi là Phật tử thật sự. Người như thế trọn chẳng đạt được lợi ích 

nơi Phật pháp, thứ gì cũng chẳng đạt được, những thứ khác chẳng cần phải 

rườm lời bàn định nữa! 





*  Hỏi:  Trí  Giả  đại  sư  hiện  thân  phàm  phu,  cớ  sao  biết  Ngài  là  Phật 

Thích Ca hóa thân?  (Hà Vĩnh Đinh hỏi)  







Đáp:  Do  Ngài  đức  hạnh  lẫn  học  vấn  đều  cao,  nên  đề  cao  Ngài  như 

vậy. 





*  Hỏi:  Nghe  nói  người  tin  kinh  Kim  Cang,  muốn  đọc  tụng  thì  nhất 

định phải ăn chay. Nếu  là kẻ chẳng ăn chay, chẳng thể đọc tụng.  Lời ấy có 

thật hay không?  (Trang Khánh Hiền hỏi)  

  



Đáp: Tụng kinh quý ở chỗ tam nghiệp thanh tịnh. Không ăn chay vẫn 

tụng kinh được, nhưng nếu thiếu lòng thành kính thì hiệu quả rất bé! 





*  Hỏi: Trong Phật  học,  giải thích Mộng  như thế  nào? Mộng cảnh có 

báo trước cát, hung, họa, phước, hoặc điều gì khác hay không?  (Hoàng Hòe 

 Đình hỏi) 





Đáp:  Mộng  thuộc  về  huyễn  cảnh  của  tâm  thức  hay  nghiệp,  cho  nên 

cũng có lúc tương ứng với cát và hung. 





*  Hỏi:  Hiện  thời  các  bà  cụ  được  gọi  là  “hâm  mộ  hội  Long  Hoa” 

thường  tụng  niệm  những kinh  như Khổ Cứu  Kinh, Thái Dương  Kinh, Thái 

Âm  Kinh,  Diệu  Sa  Kinh,  Nhãn  Quang  Kinh,  Thọ  Sanh  Kinh  v.v...,  những 

kinh ấy do Phật nói, hay là kinh của ngoại đạo? Kính xin lão cư sĩ chỉ rõ!  (Lý 

 Vinh Đường hỏi) 





Đáp:  Những  kinh  ấy  đều  do  kẻ  hiếu  sự,  vô  tri  làm  càn,  bịa  đặt,  giả 

danh. Những bà cụ thất học, thiếu hiểu biết dễ đi vào ngõ rẽ, chẳng có chi là 

lạ! 





* Hỏi: Tướng Mạng Học có liên quan với Phật học hay không? Hay là 

một thứ bí pháp khác hẳn?  (Trang Khánh Hiền hỏi) 





Đáp: Nhà Phật gọi chuyện theo đuổi công việc xem tướng, đoán lành 

dữ để sống là tà mạng. Tứ chúng đệ tử, đều chẳng nên làm, bởi sẽ dính dáng 

vào đường mê, trái nghịch chánh giác. 





*  Hỏi:  Tín  đồ  Phật  giáo  trước  khi  ăn  chắp  tay  cung  kính,  nên  quán 

tưởng như thế nào?  (Trạch Mạnh Thu hỏi) 





Đáp: Tận hư không đều là Tam Bảo, khắp pháp giới vô lượng chúng 

sanh. Quán như thế, cúng dường như thế. 





*  Hỏi: Chỉ tụng kinh,  không  hiểu  ý  nghĩa  trong ấy thì có  lợi  ích  hay 

không?  (Tiêu Kim Vinh hỏi) 

  



Đáp:  Tụng  kinh  và  nghiên  cứu  kinh  đều  có  lợi  ích.  Nghiên  cứu  kinh 

có thể khai trí huệ, tụng kinh có thể đắc Định. 





* Hỏi: Thân con kiến bé như thế, nhưng bổn tánh của nó có giống hệt 

như  chúng  sanh  trong  chín  pháp  giới,  hay  là  có  giảm  thiểu?  (Vương  Huệ 

 Hương hỏi) 





Đáp: Một  vốc nước và  một ao nước có cùng tánh ướt, trọn chẳng sai 

khác. Chỉ có nước trong một vốc và một ao là khác biệt về số lượng mà thôi! 





*  Hỏi:  Có  thể  lập  thân  xử  thế  viên  mãn  trên  mọi  phương  diện  là  do 

thông minh hay do trí huệ?  (Dương Tố Nguyệt hỏi) 





Đáp: Nói theo pháp thế gian thì chẳng khác biệt gì, nói miễn cưỡng thì 

trí huệ giống như Thể, thông minh giống như Dụng mà thôi. 





* Hỏi: Hiểu rõ nhân quả, chẳng có vọng tưởng nào có thể sanh, chẳng 

có  phiền  não  có  thể  khởi,  có  phải  là  chứng  trí  huệ  hay  không?  (Dương  Tố 

 Nguyệt hỏi) 





Đáp: Nói theo pháp xuất thế gian, có thể nói là tác dụng của trí huệ. 





* Hỏi: Giới hạn giữa thông minh và trí huệ là như thế nào?  (Dương Tố 

 Nguyệt hỏi) 





Đáp: Trước là xét theo pháp thế gian thì hai chữ ấy (thông minh và trí 

huệ)  thường  dùng  lẫn  lộn,  chẳng  phân  biệt,  sau  là  nói  theo  pháp  xuất  thế 

gian  thì  hai  chữ  ấy  cũng  thường  được  dùng  chẳng  phân  biệt!  Nếu  phải  xét 

đến giới hạn thì quý vị có thể nghe, có thể nhận biết không lầm, bèn gọi là 

Thông; mắt thấy có thể nhận biết không sai chạy bèn gọi là Minh. Thông đạt 

chuyện hữu vi, có thể quyết đoán thì gọi là Trí; thông đạt lý Không vô vi, an 

nhẫn nơi pháp thì gọi là Huệ. 





*  Hỏi:  Làm  thế  nào  để  ngộ  duyên  sanh  pháp  (pháp  sanh  bởi  các 

duyên)?  (Lâm Thánh Côn hỏi) 





Đáp: Hiểu rõ giáo tướng, hoặc là hành hạnh Bát Nhã, sẽ ngộ! 





* Hỏi: Vì sao chấp trước là khổ?  (Dương Thiên Nguyên hỏi) 





Đáp: Chấp trước là cảnh mê hoặc, chướng ngại; viên dung là cảnh trí 

chiếu  giải  thoát.  Đây  là  vấn  đề  học  hỏi  và  công  phu,  hàng  sơ  cơ  chẳng  thể 

hiểu  rõ.  Nếu  tưởng  lầm,  sẽ  thành  ma  cảnh.  Khi  hàng  sơ  chưa  hiểu  rõ  giáo 

tướng, chỉ nên y giáo phụng hành, chớ nên lạm dự đàm huyền thuyết diệu! 





* Hỏi: Đức Phật nói tám vạn bốn ngàn pháp môn, chân lý trong ấy là 

một hay là hai?  (Trí Dẫn hỏi) 

  



Đáp: Ở đây, lấy cái thân của  một cá nhân để nói thì phía trên là đầu, 

đầu lại chia ra mắt, tai, mũi, miệng v.v... Phần giữa gọi là thân, thân lại chia 

thành  vú, eo,  lưng  v.v.... Bốn  phần  ngoài thân  gọi  là tứ chi, tứ chi  lại phân 

thành tay, chân, ngón tay, lòng bàn tay v.v... Ở bên trong gọi là Tạng, Tạng 

lại chia thành  tim,  gan,  lá  lách, phổi  v.v... Thử hỏi đấy  là  một  nghĩa  hay  là 

nhiều nghĩa? Chân lý Phật pháp nơi tám vạn bốn ngàn pháp môn cũng giống 

như vậy. 





* Hỏi: Kinh dạy: “Chẳng sanh diệt”. Pháp nào bất sanh, pháp nào bất 

diệt?  (Tiêu Thiệu Hinh hỏi) 





Đáp: Chỉ có Chân Như. 





* Hỏi: Đối với Ngũ Nhãn của Như Lai thì nhục nhãn, thiên nhãn, huệ 

nhãn, pháp nhãn, và Phật nhãn là như thế nào?  (Tiêu Thiệu Hinh hỏi) 





Đáp:  Nhục  nhãn  hễ  bị  ngăn  ngại  sẽ  chẳng  thể  thấy.  Thiên  nhãn  xa, 

gần,  sáng,  tối  đều  không  trở  ngại.  Hai  loại  mắt  này  được  dùng  trong  hiện 

thực.  Huệ  nhãn  có  thể  quán  lý  Chân  Không.  Pháp  nhãn  có  thể  thấu  hiểu 

duyên do của giả tướng. Hai loại mắt này là dùng trí để nhận biết. Phật nhãn 

thì có thể dùng đơn độc hay dùng lẫn với các loại mắt khác, không gì chẳng 

thể. 





*  Hỏi:  Kiến  Hoặc  dễ  đoạn,  Tư  Hoặc  khó  đoạn,  trừ phát  tâm  hổ  thẹn 

ra,  còn  có  cách  nào  khiến  cho  Tư  Hoặc  dễ  đoạn  trừ  hay  chăng?  (Cố  Canh 

 Đồng hỏi) 

  



Đáp: Tư Hoặc  là tham, sân, si,  mạn,  nghi. Tu  Tứ Đế, quán  mười  hai 

nhân  duyên,  hành  Lục  Độ,  đều  có  thể  đoạn  [Tư  Hoặc].  Người  tham  Thiền 

đoạn  ngay  hai  thứ  Hoặc  này.  Người  tu  Tịnh  cũng  đoạn  hai  thứ  Hoặc  này. 

Nhưng  tham  Thiền  ắt  phải  đoạn  Hoặc  thì  mới  có  thành  tựu;  người  tu  Tịnh 

dẫu chẳng đoạn, vẫn có thể đới nghiệp vãng sanh! 





*  Hỏi:  Đâu  Suất  Thiên  chẳng  ra  ngoài  tam  giới,  ắt  chẳng  tránh  khỏi 

thành,  trụ,  hoại,  không,  [cõi  trời  ấy]  có  phải  là  rốt  ráo  hay  không?  (Cao 

 Thiêm Đinh hỏi) 





Đáp: Đã có thành,  trụ,  hoại, không thì  là  pháp  vô thường. Rốt  ráo  là 

Thường Tịch Quang bất sanh bất diệt. 





*  Hỏi:  Hiện  nay,  Phật  Thích  Ca  có  đang  thuyết  pháp  hay  không?  Ở 

nơi đâu?  (Quách Gia Ninh hỏi) 





Đáp:  Tận  hư không trọn pháp  giới, thuyết  pháp khắp  nơi. Pháp  Thân 

thuyết pháp thì bậc trí biết. Nếu  là  Báo  Thân  và Ứng  Thân thuyết pháp thì 

người hữu duyên sẽ gặp. 





* Hỏi: Lúc mới đản sanh, Thích Ca Phật nói:  “Thiên thượng thiên hạ, 

 duy ngã độc tôn” , chữ Ngã trong ấy chỉ Phật Tánh, hay nói đến cái Ta thông 

tục?  (Quách Gia Ninh hỏi) 





Đáp:  Tôi  nghĩ cách  nói thứ nhất  là  viên dung.  Bất quá, chữ Ngã thốt 

từ  miệng  đức  Thế  Tôn  thì  hiểu  theo  cả  hai  cách  đều  được,  chẳng  cần  khởi 

lên phân biệt. 





*  Hỏi:  Chúng  sanh  đều  có  Phật  Tánh,  Tánh  có  tùy  thuộc  hình  trạng 

mà lớn hoặc nhỏ hay chăng? Nếu là không, nên hình dung như thế nào?  (Lý 

 Học Thi hỏi) 





Đáp:  Ngài22  có  ý  niệm  hay  chăng?  Nếu  không  có  ý  niệm,  cớ  sao  ở 

trong  nhà,  nhắm  mắt  suy  tư,  cao  thì  có  thể  biết  mặt  trời,  mặt  trăng,  tinh  tú 

trên trời; xa thì có thể biết được núi, sông bên Đại Lục. Nếu có ý niệm thì ý 

niệm có hình trạng lớn, nhỏ, vuông, tròn ra sao, xin rộng lòng chỉ giáo. Phật 

Tánh là Thể của niệm, niệm là tác dụng của Phật Tánh sau khi mê. Dụng còn 

chưa thể nói được thì Thể càng phải tự tham cứu! 





*  Hỏi:  Đã  là  pháp  pháp  bình  đẳng,  cớ  sao  Phổ  Hiền  Bồ  Tát  nói: 

 “Trong các thứ cúng dường, pháp cúng dường là tối thắng” ?  (Dương Đức 

 Vinh hỏi) 





Đáp: Pháp pháp bình đẳng là nói theo Lý; pháp cúng dường tối thắng 

là nói theo mặt Sự. 





* Hỏi: Chân tâm sanh ra vạn pháp, nên chân tâm là Thượng Đế trong 

Phật giáo, pháp sư Đạo An bảo nói như vậy chẳng đúng, rốt cuộc là như thế 

nào?  (Dương Đức Vinh hỏi) 





Đáp: Đối với hai câu  “tâm sanh ra vạn pháp”  và  “tâm là Thượng Đế 

 trong  Phật  giáo” ,  không  biết  câu  bị  pháp  sư  Đạo  An  quở  trách  là  câu  trên 

hay  câu  dưới,  lời  lẽ  và  ý  nghĩa  đều  chẳng  rõ  ràng,  không  dám  đáp  bừa. 

Nhưng luận định về câu thứ hai, dường như cư sĩ thừa nhận “có thể sanh” là 

Thượng  Đế  thì  chỉ  riêng  cách  nhìn  như  vậy  đã  đáng  ăn  một  trăm  gậy  của 

pháp sư rồi! 





*  Hỏi:  Do  Trung  Đạo  Luận  nói  “phi  thiện,  phi  ác,  phi  không,  phi 

 hữu”;  thiên  đường  há  chẳng  phải  là  địa  ngục.  Nếu  vậy,  còn  tu  gì  nữa? 

 (Trương Cung hỏi) 





Đáp: Thiện là thiện, ác là ác, không là không, có là có, thiên đường là 

thiên  đường,  địa  ngục  là  địa  ngục,  sự  tướng  phân  minh,  sao  có  thể  nói  ba 

chữ “há chẳng phải”, nói như vậy tức là điên đảo rồi! Phải biết chữ Phi trong 

“thiện, ác, không, hữu” chẳng thể hiểu là “há chẳng phải”! Cảnh giới phàm 

phu suy nghĩ không ra ngoài hai đường thiện ác, nhìn chẳng thể vượt ngoài 

hai bên Có và Không, quả báo chẳng ngoài hai thái cực Thiên Đường và Địa 

Ngục. Thử hỏi: Suy nghĩ chẳng thuộc thiện, ác, nhìn chẳng vướng vào Có và 

Không, quả báo chẳng ở trong cõi trời, địa ngục, sáu đường, đó là cảnh giới 

gì? Đấy là diệu nghĩa của chữ Phi, đừng hiểu lầm! 





*  Hỏi: Chẳng  nương theo thầy, chẳng thọ  giới,  nếu  ngày  nào đó đốn 

ngộ, có thể thành Phật hay chăng?  (Trương Cung hỏi) 





Đáp: Có bậc Độc Giác là như vậy, nhưng giác ngộ trong đời này cũng 

do nhiều đời tu hành mà ra; hiện tại, trong vạn vạn người, khó gặp được một 

người. Phật thì cũng có Tạng Đầu và Viên Mãn23 khác biệt. Ngộ có đến mấy 

loại khác biệt, hết sức phức tạp! 





*  Hỏi: Trong  Quán  Vô  Lượng  Thọ  Phật  kinh  giảng  về  Hạ  Phẩm  Hạ 

Sanh có câu:  “Ngũ Nghịch, Thập Ác” . Ngũ Nghịch là giết cha, giết mẹ, giết 

A  La  Hán, phá  hòa hợp  Tăng, làm  thân Phật chảy  máu,  nhưng chư Phật,  A 

La Hán là Pháp Thân, đao, búa chẳng thể tổn thương, làm sao phàm phu có 

thể giết được! Điều này khó thể hiểu rõ ràng!  (Lý Vinh Đường hỏi) 





Đáp:  Phật  có  các  thân  Pháp,  Báo,  Ứng  Hóa.  Hai  thân  Pháp  và  Báo 

phàm  phu  chẳng  thể  trông  thấy,  huống  là  gây  tổn  hại.  Ứng  Thân  như  thân 

đức Thích Ca Thế Tôn thuở Ngài tại thế, Hóa Thân như tượng gỗ khắc, đất 

nặn, đồng đúc, vẽ trên giấy v.v.... thì đều có thể [tổn hại]. 





* Hỏi: Viên Mai24 đời Thanh nói: Kinh Lăng Nghiêm áng chừng là do 

người đời  Lục  Triều25 ngụy  tạo,  “Tây Vực chẳng hề có kinh ấy”  (coi trong 

thư gởi Trình Miên Trang trong phần Xích Độc (thư từ) của bộ Tiểu Thương 

Sơn Phòng). Làm thế nào để bác bỏ thuyết của họ Viên?  (Trầm Chung Ngũ 

 hỏi)  





Đáp: Viên  Tử Tài chỉ  là  một  nhà  văn  học  mà  thôi! Đối  với Phật  học 

và khảo cứ (khảo sát, đưa ra chứng cứ) đều là kẻ lơ mơ, lời ông ta nói chẳng 

đáng bận tâm. Nhưng biện định kinh ấy là chân hay ngụy, trong Phật môn đã 

có lắm người, đến nay vẫn tranh cãi chẳng ngớt, há có nên coi thường bệnh 

tật trong tạng phủ để chuyên hỏi đến những thứ ghẻ chốc [ngoài da] ư? 





*  Hỏi:  Tôi  cảm  nhận  một  đời  này  chỉ  là  một  đoạn  nhân  duyên  nhỏ 

trong  đại  sanh  mạng  vô  thỉ  vô  chung  mà  thôi.  Lúc  có  thân  này,  vốn  chẳng 

thể coi là sống,  mà lúc thân này diệt, cũng không thể coi là chết. Đúng hay 

không?  (Huyền Âm hỏi) 





Đáp: Đúng  như vậy; đúng  như thế. Thiền  sư Nga Đầu thị tịch đã  nói 

kệ:  “Tích bổn bất sanh, kim diệc bất diệt. Vân tán trường không, bích thiên 

 hạo nguyệt”  (Xưa vốn chẳng sanh, nay cũng chẳng diệt. Mây tan giữa lừng, 

trăng  ngời  trời  biếc)  chính  là  ý  này!  Nhưng  một  đoạn  tiểu  nhân  duyên  này 

quả thật có thánh phàm khác biệt! Nơi bậc thánh là tùy duyên ứng hiện; nơi 

phàm  nhân  thì  do  nghiệp  lực  lôi  dẫn.  Một  đằng  là  tự  tại,  một  đằng  là  trói 

buộc. Bọn phàm phu chúng ta hãy nên tận hết sức thoát khỏi trói buộc, cầu 

được  tự  tại.  Chớ  nên  mơ  màng,  mờ  mịt,  khư  khư  phô  trương  những  lời  lẽ 

khoáng đạt. 





* Hỏi: Anh tôi là Trí Huyền (hiện đang ở Đại Lục), dốc chí siêng năng 

niệm Phật, hằng ngày chẳng lìa thánh hiệu Di Đà, xem đọc nguyệt san Phật 

học,  chợt  nghe  tin  dữ  Ấn  Quang  đại  sư  đã  quy  Tây,  suốt  ngày  khóc  lóc, 

buông  bỏ  Di  Đà,  khóc  ngâm  rằng:   “Thống  hám  sư  chung  văn  giáo  vãn, 

 nguyệt san độc bãi lệ chiêm khâm”  (tiếc nuối  nghe tin thầy  mất trễ, nguyệt 

san  thôi  đọc,  áo  lệ  đầm).  Người  niệm  Phật  đối  với  chuyện  người  đã  mất 

cũng khóc lóc, chẳng thể thấy thấu suốt, có ý nghĩa như thế nào vậy?  (Trác 

 Trung Chấn hỏi) 

  



Đáp:  Chúng  sanh  thức  chưa  chuyển,  tình  chưa  hết,  nghe  cha,  mẹ,  sư 

trưởng qua đời, mà chẳng đau lòng, nhức óc, chắc chắn là hạng đại gian ác. 

Thử hỏi đã thấy thấu suốt chuyện này, nhưng ngũ dục, lục trần đã thấy thấu 

suốt hay chưa? Có còn tham nhiễm hay không? 





*  Hỏi:  Nghe  tiếng  chuông  trống,  niệm  Phật  trong  tự  viện,  dấy  lòng 

ngưỡng  mộ,  khôn  ngăn  lệ  trào,  toan  kìm  hãm  lòng  xót  xa,  nhưng  đâm  ra 

càng thêm sướt  mướt, có phải  là  nghiệp chướng sâu rộng  hay chăng? ( Ông 

 Đức Hòa hỏi) 





Đáp: Ngưỡng mộ cùng cực sẽ sanh lòng yêu kính, yêu kính tột bậc sẽ 

sanh  luyến  mộ.  Luyến  mộ  cùng  cực  ắt  sanh  lòng  cảm  kích,  cảm  kích  đến 

mức không biết làm sao, nước mắt từ trong bầu trời chân tánh sẽ trào ra. Đó 

là lòng chân thành mộ đạo của kẻ sơ học, chẳng phải là nghiệp chướng! 





* Ngài Tân Đầu Lô Phả La Đọa vì hiện thần thông lấy bát nên bị đức 

Phật  quở  trách  chẳng  cho  nhập  diệt26,  lưu  thân  lại  cho  người  đời  sau  cúng 

dường, nhưng chưa nghe nói ai trông thấy thân thể Ngài, có phải Ngài thuộc 

về Vô Sắc Giới?  (Lâu Vĩnh Dự hỏi)  





Đáp:  Ẩn  mình  nơi  vắng  vẻ, sâu  thẳm,  làm sao con  người thấy được? 

Bậc  ẩn  sĩ  thời  cổ,  người  đời  còn  chưa  biết  họ  mất  lúc  nào.  Hiểu  rõ  lẽ  này, 

chẳng cần phải lắm chuyện truy xét là hữu sắc hay vô sắc! 





*  Hỏi:  Nếu  phiền  não  chính  là  Bồ  Đề,  sanh  tử  tức  Niết  Bàn,  cớ  sao 

còn chia trí, ngu, ngộ, mê sai khác?  (Hồ Chánh Lâm hỏi) 





Đáp: Hàng sơ cơ chẳng dễ gì liễu giải câu hỏi này. Giảng càng tường 

tận,  người  nghe càng thấm  thía. Trước  hết, chỉ  lấy  hai  món  Lý và  Hạnh để 

giải thích. Khi  mê bổn tánh, bèn là phiền não, bèn có sanh tử. Khi ngộ bổn 

tánh  tức là Bồ Đề, bèn đắc Niết Bàn; nhưng mê hay ngộ đều cùng một tánh, 

cho nên nói:  “Phiền não sanh tử chính là Bồ Đề Niết Bàn” . Nếu dùng biển 

làm  tỷ  dụ,  lúc  tĩnh  gọi  là  nước,  khi  động  gọi  là  sóng;  nhưng  động  và  tĩnh 

chẳng phải hai vật; đấy là nói theo Lý. Nếu hiểu tánh là một, mà phân ra mê 

ngộ, vật là một mà chia ra động và tĩnh, lẽ nào còn nghi? “Tức” là nói theo 

Lý  Thể,  “phân”  là  nói  theo  sự  tướng.  Hơn  nữa,  kẻ  chưa  phát  đại  tâm  thấy 

sanh tử như oan gia, mê đắm cảnh vui Niết Bàn. Người đã phát đại tâm, vì 

độ vô lượng chúng sanh, mà chẳng ham Niết Bàn, cam tâm vào sanh tử, thấy 

các phiền não đều là Bồ Đề. Vì thế nói Tức, đây là nói theo Hạnh vậy! 





* Hỏi: Thế giới Sa Bà thành, trụ, hoại, không ba lượt bèn gọi là ba đại 

A-tăng-kỳ  kiếp,  trước  hoặc  sau  tam  kiếp  ấy,  có  thể  nói  là  “thế  giới  này  là 

chẳng  có”  hay  chăng?  Như thế  thì  vô  lượng  vô  biên  kiếp  có  phải  là  nói  về 

thế giới phương khác hay vẫn ở trong thế giới này?  (Hồ Chánh Lâm hỏi) 





Đáp: Bốn danh xưng Trung Kiếp Thành, Trụ, Hoại, Không chẳng hạn 

cuộc trong Sa Bà. Ba A-tăng-kỳ kiếp lại là một danh từ toán số khác. Nhưng 

đo lường, cân đong, mỗi thứ có pháp tắc tính toán riêng, đây là lời đáp cho 

ba câu đầu. Đối với đoạn sau, chỉ dùng tỷ dụ giả thiết để giảng rõ: Một ngày 

đêm có hai mươi bốn giờ, gió to không ngừng thổi, nước biển trào sóng, con 

sóng  này  tan,  con  sóng  kia  dâng  lên,  đột  nhiên  cuồn  cuộn  chảy  về  phía 

Đông, sau đấy lại ào ào rút về Tây, trong khoảng thời gian hai mươi bốn giờ 

ấy, xin hỏi là thời gian sóng đánh về phía Đông hay là thời gian sóng dạt về 

phía Tây? Là thời gian của một con sóng, hay thời gian của nhiều con sóng? 





*  Hỏi: Những  hiện tượng  như nhật thực, nguyệt thực, sao băng  v.v... 

trên  bầu  trời,  cũng  như  các  nhà  thiên  văn  có  thể  dự  đoán  thời  gian  xảy  ra 

nhật  thực,  hay  nguyệt  thực,  theo  vũ  trụ  quan  Phật  pháp  nên  giải  thích  như 

thế nào?  (Hồ Chánh Lâm hỏi) 





Đáp:  Nhân  duyên  khiến  đức  Phật  xuất  thế,  chẳng  vì  những  chuyện 

vụn  vặt  này; dẫu có ai  hỏi thì chẳng qua do tùy duyên  mà dạy bảo đó thôi! 

Vì  thế,  trong  kinh  đối  với  những  chuyện  này,  trọn  chẳng  chuyên  bàn  tới. 

Trong trước thuật của  xứ Chấn Đán  (Trung  Hoa) có sách Pháp Uyển Châu 

Lâm  từng  phân  môn,  chia  loại,  tạp  ký  khá  nhiều,  có  ghi  chép  chuyện  này. 

Nhưng đối với chuyện này, có câu là tùy thuận mà nói, có câu phương tiện 

mà  nói,  nói trừu tượng,  nói  một phần, cần phải có tầm  nhìn  linh động;  nếu 

câu nệ, sẽ lại lọt vào nghi thành! 





* Hỏi: Kinh Lăng Nghiêm nói:  “Bất tri thân tâm ngoại kịp sơn hà hư 

 không  đại  địa  giai  diệu  minh  chân  tâm  trung  vật”   (Chẳng  biết  ngoài  thân 

tâm ra, cho đến  núi, sông, đại  địa, đều  là  vật ở trong diệu  minh chân tâm), 

đây có phải là hàm ý “tâm và vật giống hệt như nhau”? Nếu đúng như vậy, 

do nương vào pháp pháp bình đẳng, lẽ ra chúng ta lưu chuyển sẽ chẳng giới 

hạn trong  lục đạo  hữu tình,  mà cũng phải  nên  lưu chuyển trong các loài  vô 

tình  như thực  vật, khoáng  vật  v.v... Như vậy thì  mới có thể  nói  là “sắc tâm 

bình đẳng”? ( Hồ Chánh Lâm hỏi) 





Đáp: Câu hỏi này nên chia ra để nói. Điều vừa được kinh nhắc tới chỉ 

là nói “vạn pháp đều do tâm hiện”. Nếu tâm chẳng hiện, làm sao có thể biết 

được? Phạm vi [diễn đạt] của ngôn ngữ chỉ có như vậy mà thôi! Tâm và vật 

như nhau, theo  Lý có thể  nói  như  vậy,  nhưng  mỗi sự có  giới  hạn riêng.  Ví 

như mẹ và con xét về Lý là cùng một Thể, nhưng xét theo Sự thì mẹ chính là 

mẹ, con chính là con. Nếu cứ chấp “mẹ và con xét theo Lý là một” thì cha có 

thể chỉ con bảo là vợ hay chăng? Còn nói “lưu chuyển chẳng hạn cuộc trong 

hữu  tình”  thì  cũng  chưa  hề  chẳng  có  chuyện  ấy.  Nhưng  mạng  của  chúng 

sanh phần nhiều do nương vào sự dâm dục của loài hữu tình mà có, nên lưu 

chuyển trong sáu đường là chuyện thường; thần thức có lúc tiếp xúc khoáng 

vật,  thực  vật,  nhưng  khoáng  vật  và  thực  vật  trọn  chẳng  giao  cấu,  nên  cũng 

chẳng có cơ hội nhập thai! Nếu nói tới si mị võng lượng27 cũng có thể giao 

cảm, cử động, chẳng qua  là chuyện  ngẫu  nhiên,  hoặc do quỷ thần  dựa  vào, 

hoặc do  vật  lâu đời trở thành  yêu quái. Nói chung, chẳng thấy  gỗ đá ở  mọi 

nơi đều có thể  nói  năng, cử động. Người  đọc sách  nên  khéo  hiểu  nghĩa ấy, 

đừng chấp vào từ ngữ để rồi sai lầm! 





*  Hỏi:  Vì  sao  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  giới  thiệu  chúng  ta  vãng  sanh 

Tây Phương thế giới, bản thân đức Thế Tôn sanh trong thế giới nào? Cớ sao 

đức Thế Tôn chẳng tạo một thế giới [của riêng mình]?  (Bảo Châu hỏi) 





Đáp: Thế giới vô tận đều do nghiệp lực của chúng sanh hiện ra, không 

thiếu khuyết, cần gì đức Thích Ca phải tạo nữa? Đức Di Đà tạo thế giới bất 

quá  do  thương  xót  chúng  sanh  nghiệp  hạnh  xen  tạp,  thế  giới  lắm  nỗi  khổ, 

nên tạo ra một thế giới chỉ sướng chẳng khổ, hòng tiếp dẫn chúng sanh trong 

các cõi khác. Chúng sanh sanh  về đó, đều do vâng  lời  giáo  huấn của Thích 

Ca  Thế  Tôn  mà  chuyển  nghiệp.  Kẻ  chẳng  chuyển  nghiệp  cũng  chẳng  có 

phần sanh [về đó],  nhưng  vẫn có thể  nói  là “do nghiệp  lực của chúng sanh 

nghiệp lực cảm vời”. Thích Tôn từng dùng chân nhấn xuống đất, [cõi Sa Bà] 

lập  tức  biến  thành  trang  nghiêm.  Do  liên  quan  đến  nghiệp  lực  của  chúng 

sanh,  nên chẳng thể  giữ  [sự trang  nghiêm  ấy]  lâu dài được!  Hiểu điều  này, 

liền  biết  tịnh  hay  uế  là  do  tâm  và  nghiệp  của  chúng  sanh.  Dẫu  Thích  Tôn 

biến hết vô biên thế giới thành Cực Lạc, chúng sanh ác nghiệp vẫn thấy là uế 

độ! Giống như cùng nhìn vào nước, mà trời, người, quỷ, rồng mỗi loài thấy 

khác biệt, [những điều vừa nói trên đây] cũng có cùng một lẽ ấy! 





*  Hỏi:  Tam  giới  chỉ  gồm  ba  loại  hữu  sắc,  vô  sắc,  và  hữu  dục  niệm; 

hữu sắc và vô sắc là nói tới loài sanh vật nào?  (Liễu Tử Kỳ hỏi) 





Đáp: Chữ Dục  là “nhiễm”,  nam,  nữ, ăn  uống. Chữ Sắc  là diệu tướng 

trang nghiêm bậc thượng. Vô sắc là hai thứ ấy đều chẳng có! 





*  Hỏi: Nho  giáo chẳng thể  giải quyết  vấn  đề, cho nên chỉ có thể tiêu 

diệt  vấn đề. Tôi cũng cảm thấy Nho giáo chỉ quẩn quanh trong  lưới  nghiệp 

lực,  nhưng trong bộ  Thông Sử của  Lữ  Tư Miễn28 có  viết:   “Phật giáo dùng 

 cách  tiêu  diệt  xã  hội  để  giải quyết  xã  hội” ,  cách  nói  này  dường  như có  lý, 

như A Di Đà Phật phát  nguyện  muốn độ  hết tất cả chúng sanh trong Đông 

Độ. Nếu chúng sanh đắc độ hết thì há chẳng phải là xã hội đã bị tiêu diệt ư? 

Bất quá  là sau khi  xã hội bị tiêu diệt, tất cả chúng sanh có thể đến cõi Cực 

Lạc, đương nhiên là tốt đẹp hơn xã hội trong ba cõi như nhà lửa này, nhưng 

chúng sanh sẽ có ngày được độ hết hay chăng? Tệ ý cho rằng A Di Đà Phật 

tâm cứu người tha thiết nên phát nguyện to lớn như vậy!  (Liễu Tử Kỳ hỏi) 





Đáp:  Tôi  chẳng  hiểu  ý  câu  nói   “dùng  cách  tiêu  diệt  xã  hội  để  giải 

 quyết xã hội”  của ông Lữ. Có khác nào gặp người mắc bệnh, không có cách 

nào chữa trị bèn giết phứt cho xong? Đây đúng là  “người nhân thấy là nhân, 

 người  trí  thấy  là  trí” .  Xã  hội  vốn  yên  lành,  sao  lại  nói  là  giải  quyết?  Cần 

phải  giải  quyết  chính  là  sự  tranh  chấp!  Luật  nhà  Phật  ngoài  là  cấm  giết, 

trộm, dâm, trong là ngăn tham, sân, si. Đấy chẳng phải là đạo để giải quyết 

vấn đề từ căn bản ư? Không chỉ trang nghiêm cõi người, thậm chí còn trang 

nghiêm  địa  ngục,  đấy  chẳng  phải  là  kiến  thiết  xã  hội  triệt  để  ư?  Chẳng 

nghiên cứu sách của nhà nào, tự mình sẽ chẳng thể bàn chuyện nhà đó. Còn 

như cư sĩ nghi “chúng sanh đều sanh về Cực Lạc thì xã hội này sẽ tiêu diệt”, 

[tức  là]  chẳng  biết  vãng  sanh  là  cái  quả  quy  kết  của  thần  thức;  trước  đó, 

[người  vãng  sanh  ấy] cũng  phải  dùng  cái  thân  để  tạo  thiện  nhân  ở  nơi  đây 

(cõi Sa Bà). Tu cái  nhân ấy, trước  lúc thần  thức  về  xã  hội bên  kia, thân đã 

trang nghiêm xã hội này trước. Cổ nhân nói: Một làng giữ Ngũ Giới, làng ấy 

bình  trị;  cho  đến  cả  nước  giữ  Ngũ  Giới  thì  cả  nước  bình  trị.  Hãy  nên  suy 

nghĩ  sâu  xa!  Đây  cũng  chỉ  là  nói  một  khía  cạnh  mà  thôi.  Nếu  nói  theo  ý 

nghĩa viên mãn, sẽ rất rườm rà! 





* Hỏi: Theo luận thuyết tiến hóa, “con người tiến hóa từ loài khỉ”, và 

như Thiên Chúa Giáo nói “con người do Thượng Đế tạo ra”, cố nhiên là luận 

thuyết hoang đường, sai lạc tột bậc, chẳng đáng một trận cười! Nhưng trong 

Nguyên Nhân Luận của Phật giáo có nói:  “...  Tổ tiên của con người từ Phước 

 Sanh Thiên mà đến, đã nếm những thứ mọc trên mặt đất, bèn vướng mắc nơi 

 đất” .  Xin  hỏi  vì  sao  chư  thiên  giáng  lâm  cõi  này,  lại  chẳng  trở  về  được? 

Thuyết của Nguyên Nhân Luận29 có phải là căn cứ theo kinh Hoa Nghiêm để 

lập luận hay chăng? (Hậu học chưa đọc kinh Hoa Nghiêm)  (Chân Tàm Quý 

 hỏi)  

  



Đáp: Lục đạo lần lượt luân chuyển. Giáng lâm cõi này, có gì là lạ? Cố 

nhiên, Nguyên Nhân Luận căn cứ trên Hoa Nghiêm. Điều càng phải nên biết 

là  bất  cứ thế  giới  nào  cũng  đều  có  Thành,  Trụ,  Hoại,  Không.  Cần  nên  biết 

rằng: Điều được nói trong luận ấy bất quá là một giai đoạn nào đó trong các 

số kiếp nhiều như vi trần mà thôi! 





* Hỏi: Hư không vô lượng vô biên, đức Phật nói trăm ức mặt trời, mặt 

trăng, đấy cũng chẳng qua là nói tới một phần trong vô lượng vô biên, trọn 

chẳng phải  là cực hạn, đúng không?  Lại nữa, số lượng bao nhiêu  là do tâm 

phân biệt hư vọng của con người sanh ra, chứ thật sự thì  “hết thảy vào một, 

 một vào hết thảy” . Có kẻ hoài nghi chúng sanh vô số, chư Phật, Bồ Tát cũng 

vô số, rốt cuộc là chư Phật, Bồ Tát nhiều hơn, hay là chúng sanh nhiều hơn? 

Thật  ra,  đã  nói  là  vô  số,  sẽ  chẳng  thể  phân  biệt  nhiều  hay  ít,  như đức  Phật 

nói  Pháp  Thân  của  Phật  trọn  khắp  hết  thảy  mọi  nơi,  Phật  có  thể  hóa  thân 

ngàn trăm vạn ức phân thân trong các cõi nước nhiều như vi trần để cứu độ 

chúng sanh, há có phải là dùng con số bao nhiêu để hạn định? Vì thế, bất đắc 

dĩ  mà  nói  là  vô  lượng, vô biên. Nói  tột cùng sẽ  là chẳng thể  nói, chẳng thể 

diễn  tả,  há  nào  phải  chỉ  có  Lý  này  chẳng  thể  nói,  chẳng  thể  diễn  tả!  Há  có 

phải chỉ có Lý này là chẳng thể nói, mà hết thảy đều là chẳng thể nói! Hễ nói 

sẽ  chẳng  trúng,  tướng  hiện  bèn  cười,  trong  lòng  vui  vẻ,  dường  như  sẽ  gần 

với lẽ thật30, có phải hay chăng?  (Tân La hỏi)  





Đáp: Đúng như vậy, đúng như thế! 





*  Hỏi:  Giới,  Định,  Huệ  Tam  Học  nhà  Phật  và  công  phu  “định,  tĩnh, 

an, lự” của Nho gia có giống nhau hay chăng?  (Hồ Chánh Lâm hỏi) 





Đáp:  Xét  theo  phương  diện  dụng  công  tu  hành,  có  thể  nói  là  nhìn 

chung thì giống nhau, [nhưng nếu xét theo phương diện] nhà Phật hiểu Huệ 

là như thế nào và ý chỉ đạt được [các thứ định, tĩnh, an, lự] của Nho gia thì 

có sai khác! 





* Kinh Kim Cang dạy:  “Hết thảy pháp chính là Phật pháp” , trước lúc 

nghiên cứu Phật pháp, đọc đến câu  này, tôi cảm thấy dường  như thấu  hiểu, 

nay thì đâm ra chẳng thấu hiểu, thông suốt!  (Lê Minh Thời hỏi)  





Đáp: Hết thảy các pháp, có pháp nào chẳng phải là Phật pháp, ông hãy 

thử nói ra xem? 





* Hỏi: Trong báo Bồ Đề Thụ số bốn mươi, trả lời câu hỏi thứ hai của 

cư sĩ Chân Tàm Quý, đã  viết:  “Lâm chung phóng quang, nếu muốn xét coi 

 người ấy có thoát tam giới hay không, thì xét nghiệm chỗ còn ấm sau cùng 

 là đáng tin cậy nhất”.  Cách xét nghiệm hơi ấm là như thế nào? Xin dạy rõ! 

 (Lê Minh Thời hỏi) 





Đáp:  Trán:  trời;  ngực:  người; bụng:  súc  sanh;  đầu  gối:  ngạ  quỷ;  bàn 

chân: địa  ngục. Cũng có thuyết  bảo:  Bụng  là  ngạ quỷ, đầu  gối  là súc sanh. 

Trong tay không có sách, nên chẳng nhớ vốn là như thế nào! 





*  Hỏi:  Thầy  thuốc  chẩn  bệnh,  nếu  lúc  gặp  phải  trường  hợp  biết  rõ 

chẳng  thể trị  được, có  nên  nói thẳng  với  bệnh  nhân  hay không? Nếu chẳng 

nói  thẳng,  mà  nói  lấp  lửng,  mơ  hồ,  có  kết  thành  tội  vọng  ngữ  hay  chăng? 

 (Trầm Chung Ngũ hỏi) 





Đáp: Không nói tức là chỉ giữ im lặng mà thôi, không thể nói là vọng 

ngữ. 





*  Hỏi:  Theo  thói  tục,  khi  kính  Phật,  cầu  Phật  xét  soi,  nhận  lấy  vật 

cúng  dường, có  nên  gieo sấp  ngửa (xin keo) để coi thánh  ý có chứng  minh 

hay  không?  Mấy  năm  gần  đây,  tôi  tới  chùa  Trúc  Liên  (Quán  Âm  Miếu)  ở 

Tân  Trúc,  hướng  về  Phật,  thần  xin  keo  để  hỏi  về  cưới  gả,  xây  cất,  an  táng 

v.v... được ngày tốt rất nhiều. Lại còn mua một lá bùa ở miếu, dán vào nơi sẽ 

làm  chuyện  ấy,  sẽ  chẳng  sợ  bị  thần  sát  thương  con  người  rất  linh  nghiệm, 

dường như điều này cũng phù hợp Phật pháp đấy chăng? Đệ tử Tam Bảo có 

nên làm như vậy hay không?  (Hà Vĩnh Đinh hỏi) 

  



Đáp: Đối trước Phật, vạn phần chớ nên giở những trò huyền hoặc, hư 

dối như xin keo v.v... Đệ tử Phật càng chớ nên xen tạp những thứ giống như 

vậy. 





*  Hỏi: Phật  giáo  chẳng  đề  xướng  đốt  giấy  tiền,  vàng  mã,  nhưng  dân 

Đài  Loan khi có  người  mất, cho đến bây giờ  vẫn  làm  như thế  này:  Lập tức 

thỉnh Tăng đến nhà, lập đạo tràng, treo tượng Phật, làm công đức truy tiến, 

tuyên  kinh,  lễ  sám,  khai  thông  đường  nẻo  trong  cõi  âm,  cúng  dường  Phật 

bằng  thịt  gia  súc,  lại  còn  cắt  nhiều  giấy  màu,  dán  thành  rương  tiền,  quỹ 

vàng, linh kiều (cầu độ vong), tớ gái cho người chết, đặt lên là “Xuân Đào, 

Thu Cúc nhị tiên”. Trong rương vàng, quỹ tiền đựng đầy tiền gởi kho [trong 

cõi âm], đồng loạt thiêu đi. Trong ma chay, có một nghi lễ gọi là Quá Kiều 

(qua cầu), Bá Công31 dẫn người chết qua cầu vàng, cầu bạc v.v... Phía dưới 

cầu,  đặt  một  cái  đồng  la  (thanh  la  hay  chiêng  bằng  đồng),  bảo  các  con  của 

người chết  rải  nhiều tiền (đồng tiền  mới của Đài  Loan) vào cái đồng  la ấy, 

bảo:  “Càng  bỏ  nhiều  tiền,  càng  tiêu  tai  nhiều,  Bá  Công  sẽ  dẫn  người  chết 

vượt  qua  khỏi  cầu  ấy.  Nếu  không  bỏ  tiền,  sẽ  chẳng  qua  được  cái  ải  này”. 

Trong kinh Phật có chuyện như vậy hay chăng?  (Hà Vĩnh Đinh hỏi)  

  



Đáp: Đây  là thói  mê tín ở địa phương,  bịa đặt để  gạt tiền.  Những kẻ 

làm cái trò này tuy mặc ca-sa, nhưng thật sự chẳng phải là Tăng chúng, chớ 

nên hiểu lầm! Những điều ông đã nói đều chẳng dính dáng gì đến kinh Phật! 





*  Hỏi:  Học  trò  đọc,  nghiên  cứu  sách  Phật  hết  sức  thú  vị,  càng  đọc 

càng tham đọc nhiều hơn, điều này dường như đã phạm giới tham đó chăng? 

 (Hà Vĩnh Đinh hỏi) 





Đáp: Luyến đắm lục trần thì gọi là tham dục; siêng năng nghiền ngẫm 

kinh Phật là chánh tinh tấn, giới luật chẳng cấm đoán, lẽ nào phạm giới? 





* Hỏi: Tôi có  mấy pho tượng Phật cũ đã thờ trước kia, về căn bản là 

chẳng thể tặng cho người khác được. Giữ lại thì giữ đến bao giờ? Chẳng biết 

xử trí như thế nào?  (Lưu Phong Vân hỏi)  





Đáp:  Cư sĩ  đã  tín  phụng  Phật  giáo,  đối  với  Tam  Bảo,  lẽ  ra  phải  suốt 

đời thờ phụng. Nay đã manh nha cái tâm buông bỏ là do duyên cớ nào? Nếu 

thân  mình là khách, ở nhờ nhà người khác, hoặc đang ở trong quân ngũ, có 

thể bị điều động bất ngờ thì có thể tạm gởi đến chùa Phật, cũng chẳng nhất 

định phải theo cách nào! 





* Hỏi: Dâm là chuyện xấu hổ nhất trong nhân sinh quan; trong xã hội 

hiện thời, nam nữ luyến ái lẫn nhau có phải là dâm hay chăng? Có nên hay 

chăng?  (Phan Chấn Bang hỏi) 





Đáp: Vợ chồng chung sống là một giềng mối lớn của con người, đó là 

chánh dâm, trọn chẳng trái pháp. [Luyến ái] ngoài  vợ chồng  ra thì  gọi  là tà 

dâm, pháp luật lẫn đạo đức đều chẳng chấp thuận. 





* Hỏi: Làm thế nào để chịu đựng đau khổ?  (Diêu Thanh Nguyên hỏi) 





Đáp: Nghe nhiều Phật lý, hiểu sâu nhân quả; nhìn thấu suốt giả tướng, 

nhẫn lực sẽ tự sanh ra. 



*  Hỏi: Nếu  một  người bị  túc oán ràng buộc, thân tâm sẽ có  hiện tượng 

gì?  (Huệ Khang hỏi) 

  

Đáp: Mỗi người mỗi khác, chẳng thể nói đồng loạt được; nhưng chướng 

ngại học Phật là nặng nề, quan trọng nhất. Những thứ cảnh giới thuận nghịch 

khác, họa phước không nhất định, nên chẳng thể nói nhất định tiêu chuẩn là 

như thế nào! 



* Hỏi:Trong sáu thứ thần thông có Túc Mạng Thông và Lậu Tận Thông, 

tôi còn chưa hiểu chỗ này, xin chỉ dạy!  (Tiêu Huệ Tâm hỏi) 





Đáp: Thông hiểu sự sanh tử đến đi trong bao nhiêu đời thì gọi là Túc 

Mạng  Thông.  Phiền  não  đã  hết,  không  còn  rơi  rớt  luân  hồi  là  Lậu  Tận 

Thông. 





* Hỏi: Người ăn chay có thể kết thành xá-lợi hay không?  (Hoàng Cẩm 

 Lương hỏi) 





Đáp: Kinh dạy [xá-lợi] do Giới, Định, Huệ huân tập. Nếu chỉ ăn chay 

thì bất quá chỉ có một thứ là Giới, chưa hoàn toàn hội đủ điều kiện, sợ chẳng 

có  tướng  lành  này!  Ông  chẳng  thấy  trong  các  tôn  giáo  khác  cũng  có  nhiều 

người suốt đời ăn chay mà chẳng thấy có thành tựu ấy. 





* Hỏi: Do đâu mà tín đồ [Phật giáo] ăn chay?  (Trang Khánh Hiền hỏi) 





Đáp: Phật cấm sát sanh, chủ trương ăn chay. Đấy chính là nguyên do. 





* Hỏi: Gần đây, Bất Huệ phát tâm ăn chay, giảm ác, hướng thiện, nay 

đã ăn chay gần hơn nửa năm, tinh thần vẫn như cũ, nhưng thể lực giảm sút 

rất  lớn,  thân  thể  hư  nhược,  không  biết  có  phải  do  ăn  chay  gây  nên  hay 

không?  (Thái Vĩnh Đức hỏi) 





Đáp:  Ăn thịt mạnh  mẽ, ăn chay  yếu ớt, đó là tâm  lý thế tục. Nếu  nói 

ăn  chay  khỏe  mạnh,  ít bệnh,  giới  y  học  bèn  hoài  nghi.  Sự thật  là  như  vậy, 

nay  tôi  nêu  ra  một  thí  dụ:  Voi,  lạc  đà,  trâu,  ngựa  chẳng  ăn  thịt  mà  sức  của 

chúng đều  mạnh, bất quá,  hổ, báo, sài  lang  tánh  hung tợn  mà thôi!  Tăng sĩ 

Thiếu Lâm Tự đều ăn chay, mà Dịch Cân, Tẩy Tủy, Kim Chung Tráo, Thiết 

Bố Sam, quyền thuật, thiên hạ chẳng có ai địch lại, há còn dám chẳng tin ư? 





* Hỏi: Em trai tôi cưới vợ, vẫn theo thói tục sát sanh, tôi thấy vậy đau 

lòng,  nhưng  trọn  chẳng  làm  sao  ngăn  cản  được!  Mắt  thấy  giết  chóc,  chẳng 

biết là đối với việc này nên siêu độ bằng cách nào?  (Phan Chấn Bang hỏi) 





Đáp: Niệm chú Vãng Sanh là được rồi, nhưng phải thành tâm. 





*  Hỏi:  Có  người  hỏi  tôi  kẻ  mổ  lợn  có  thể  quy  y  hay  không?  Nhưng 

ông ta quy y rồi vẫn phải giết lợn, như vậy thì có thể quy y hay chăng?  (Trần 

 Liên Sanh hỏi) 





Đáp:   “Buông  dao  đồ  tể  xuống,  ngay  lập  tức  thành  Phật” .  Lẽ  nào  kẻ 

giết lợn chẳng thể quy y? Cầu quy y, trước tiên nên sám hối thì mới là chân 

tâm. Cớ sao vẫn vung đao giết heo, tức là thiếu lòng sám hối, sợ chẳng thể 

đạt được lợi ích do quy y! 





* Hỏi: Ăn cơm thường ăn nhầm canh thịt, hoặc nếm nhầm những món 

rau có lẫn thịt loài thú, có trở ngại gì chăng?  (Trang Khánh Hiền hỏi) 





Đáp:  Kẻ  ăn  lầm  chẳng  phạm  giới,  do  vì  vô  tâm.  Kẻ  nếm  thử  tức  là 

phạm lỗi. Nếu do hoàn cảnh bó buộc, ăn rau bên cạnh thịt lại là chuyện khác. 





* Hỏi: Trong toa thuốc Bắc thích hợp với tình trạng bệnh tật, cần phải 

pha trộn thêm các loài côn trùng phơi khô như chuồn chuồn, xác ve v.v... tín 

đồ bị bệnh có thể dùng hay chăng?  (Trang Khánh Hiền hỏi) 





Đáp: Lúc ắt phải dùng thì khi chế thuốc hãy quán tưởng, chẳng thể so 

sánh với chuyện do tham ăn [mà làm như vậy], chỉ niệm Phật hồi hướng cho 

chúng  là  được  rồi.  Nếu  giết  những  động  vật  còn  sống  để  làm  thuốc,  ắt  vi 

phạm giới luật, do giết chúng để làm lợi mình, đánh mất Bồ Đề tâm vậy! 





*  Hỏi:  Các  chứng  bệnh  tật  đều  do  vi  khuẩn  xâm  nhập  thân  thể,  nếu 

uống thuốc có phạm tội giết vi khuẩn hay chăng?  (Thái Thế Phương hỏi) 





Đáp: Vi  khuẩn  là thực  vật  vô tình,  giết không sao cả, huống  là để trị 

bệnh ư? 





*  Hỏi:  Kiến  thuộc  loại  noãn  sanh,  các  loài  tiểu  động  vật  thuộc  loại 

noãn  sanh  chết  rồi  chẳng  dễ  sống  lại,  cớ  sao  mạng  kiến  lại  đặc  biệt  thù 

thắng, lạ quá! Xin dạy rõ!  (Nhan Phật Triệu hỏi)  





Đáp: Lời hỏi này dường như là chấp trước! Cư sĩ nói noãn sanh chẳng 

dễ sống lại; nếu sống lại bèn cho là quái dị. Nói như vậy chẳng phải là cho 

rằng  [các  động  vật  thuộc]  ba  lối  sanh  Thai,  Thấp,  Hóa  chết  đi  vẫn  thường 

sống lại đó sao? Nếu ba loài ấy chẳng thường thấy chết rồi sống lại, mà vẫn 

thường  là  chết  rồi  chẳng  dễ  gì  sống  lại,  hễ  chết  là  chết  luôn,  đó  là  chuyện 

thường; chết rồi sống lại là chuyện đôi khi [mới thấy]. 





* Hỏi: Đối với kiến và người, đều là có giác tánh, chẳng biết giết một 

con kiến hay giết một người, tội nào nặng hơn?  (Trịnh Nghĩa Lang hỏi) 





Đáp:  Tánh  mạng  của  chúng  sanh  bình  đẳng.  Chỉ  có  khởi  tâm  động 

niệm của  người tạo sát  nghiệp sai biệt rất  nhiều! Đã có sai khác, tội quả sẽ 

chia thành nặng nhẹ. Cái tâm giết người so với cái tâm giết kiến hung ác gấp 

nhiều lần, cho nên tội to. Nếu chẳng hiểu nghĩa này, ở đây tôi có thể nêu một 

thí dụ nhằm phân biệt rõ ràng: Người qua đường và cha mẹ trong nhà, cùng 

là  người,  nhưng  thử  hỏi cái  tội  giết cha  mẹ và tội  giết  người qua đường có 

giống nhau hay chăng? 





*  Hỏi:  Cái  gọi  là  vi  khuẩn  trong  y  học  có  phải  là  chúng  sanh  hay 

không? Là chúng sanh trong đường nào? Do nghiệp lực gì chuyển biến? Xin 

hãy chỉ dạy [những điều ấy] phát xuất từ kinh nào? Xin dẫn kinh làm chứng. 

( Lâm Hỏa Thọ hỏi) 





Đáp: Các loài trong thế gian vật, chia làm ba loại lớn là động vật, thực 

vật, và khoáng vật. Động vật có tình thức, do nghiệp lực thông với cửu hữu 

(tam giới)32; thực vật và khoáng vật vô tình, chẳng tạo nghiệp lục đạo, chẳng 

phải thọ báo. Vi khuẩn thuộc loại hạ đẳng thực vật, là vật thể vô tình, chẳng 

xếp vào đường nào [trong lục đạo]. 





*  Hỏi:  Nếu  người  bị  bệnh,  uống  thuốc  ít  thấy  công  hiệu,  cần  phải 

dùng toa thuốc sử dụng động vật mới lành bệnh (chẳng hạn như bệnh hoàng 

đảm33 phải ăn ốc, quáng gà phải ăn gan heo hay bò, hoặc dầu gan cá); nhưng 

nếu là người thọ giới lại dạy người ta ăn động vật để trị bệnh, ngôn hạnh rốt 

cuộc rớt vào ác nghiệp, hay là vô ký (không thiện, không ác). Nếu là vô ký 

thì có thể nêu lên một thí dụ để dứt lòng nghi hay chăng?  (La Đức Chương 

 hỏi)  





Đáp:  Trị  bệnh  cho  người  khác  là  thiện  nghiệp,  dạy  người  khác  sát 

sanh  là ác  nghiệp.  Thiện ác  xen  lẫn,  làm sao có thể  nói  là  vô ký được?  Ăn 

gan heo, dầu gan cá v.v... vẫn còn thể gọi là thuộc loại tam tịnh34. Nếu ăn ốc 

thì sẽ chẳng phải chỉ giết một mạng, tội sẽ tính chồng chất lại. Thật ra, thuốc 

Tây lẫn thuốc Bắc đều có rất nhiều cách trị bệnh hoàng đảm, trọn chẳng nhất 

định phải dùng ốc. Nếu bệnh  hoàng đảm thuộc âm chứng  mà  lầm  lạc dùng 

ốc, đâm ra bệnh càng nặng hơn! 





* Hỏi: Nếu có một gia đình ăn chay trường, nhưng thích mua cá, thịt, 

gan  lợn  v.v...  cho  con  cái  ăn.  Nhưng  khuyên  giải  người  phụ  nữ  ấy,  cô  ta 

chẳng  nghe,  rốt  cuộc  nên  dùng  phương  pháp  nào  để  khuyến  cáo?  Tôi  tính 

dùng câu thơ:  “Ngật tha bán cân, hoàn bát lạng, oan oan tương báo hà nhật 

 liễu”  (Ăn nó nửa cân, đền tám lạng, oan oan tương báo thuở nào ngơi) thì có 

được hay không? Có phương pháp nào xảo diệu hơn không để khiến cho cô 

ta nghe theo?  (Tín Huệ hỏi)  





Đáp: Chính mình ăn chay trường, tự mình có công đức; con cái chẳng 

thể ăn chay, xét về tình, tuy chẳng thể ép buộc, chỉ đành mặc nó; nhưng nếu 

ngược ngạo vui vẻ mua cá thịt cho con, tức là gián tiếp sát sanh, gây họa cho 

con  cái!  Đấy  đều  là  do  chẳng  hiểu  đạo  lý  mà  ra,  nên  mới  làm  chuyện  hại 

mình, hại con! Câu thơ cư sĩ đã chọn chính là khuyên họ nên hoàn toàn thôi 

ăn  thịt,  dường  như  khó  khăn,  chẳng  bằng  trước  hết  cứu  vãn  lỗi  lầm  của 

người gia chủ ăn chay trường, kế đó là lại thiện xảo khuyên con cái người ấy 

ăn chay. Cổ  nhân có  một bài kệ  về chuyện cha  mẹ khuyên  nhủ đứa con ăn 

thịt, giống hệt như chuyện này, nay tôi sao lục để [cư sĩ] thuận tiện bảo với 

người  ấy:   “Trường  trai,  trường  thọ  nhân,  thực  nhục  khiếm  tha  trái,  tự  tri 

 cầu  phước  đức,  nhẫn  tương  thân  nhi  hại”   (Trường  trai:  nhân  sống  thọ;  ăn 

thịt: Mắc nợ người. Biết tự cầu phước đức, sao nỡ hại con mình). 





*  Hỏi:  Giết  các  loài  trùng  có  tội  lỗi  hay  không?  Trong  vườn  trà  và 

cam do em trai trồng để buôn bán, mùa Hè, các chủng loại bọ cam, sâu trà, 

cũng như các loại trùng khác sanh sôi rất nhiều, nếu chẳng giết sẽ bị tổn hại 

khá lớn, phải nên làm như thế nào?  (Lý Vĩnh Thanh hỏi) 





Đáp:  Trước  tiên,  hãy  nên  biết:  Sát  sanh  tạo  tội  thuộc  về  tánh  ác  tự 

nhiên trong nhân quả, chẳng thể hướng về vị thần nào [để cầu cạnh] cởi gỡ 

tội ấy được! Nguyên tắc là như vậy. Ông có thể hỏi thăm những chuyên gia 

nông nghiệp phương cách để ngăn ngừa trùng bọ sanh sôi thì hay hơn. Nếu 

không, trong chừng mực có thể, hãy gắng giết thật ít. Lúc bất đắc dĩ, chỉ có 

cách niệm Phật hồi hướng cho chúng. 





* Hỏi: Giết muỗi, trùng có tính là sát sanh hay không? Để cho chúng 

nó  hút  máu  ta  thì  tốt  hơn,  hay  diệt  trừ  chúng  tốt  hơn?  (Hoàng  Thiên  Tống 

 hỏi) 





Đáp: “Sanh” chỉ động vật, “sát” là giết hại, điều này hết sức đơn giản, 

dễ  hiểu.  Cho  nó  hút  máu  là  bố  thí,  diệt  nó  là  sát  hại,  đấy  là  hai  chuyện. 

Người  chịu  bố  thí,  tự  nhiên  chẳng  giết.  Đó  là  cảnh  giới  của  Đại  Thừa  Bồ 

Tát, chẳng giết mà cũng chẳng bố thí, người học đạo bình thường đều có thể 

làm được! 





*  Hỏi:  Có  người  nói:  Quỷ  có  thể  báo  thù  người  sống,  có  chuyện  ấy 

hay chăng?  (Hoàng Thiên Tống hỏi) 





Đáp: Điều này chẳng cần tra cứu sách Phật, trong hai mươi bốn bộ sử 

của Trung Quốc đã ghi chép chuyện này nhiều lắm. 





* Hỏi: Muốn tìm học với bậc lương sư, hòng phá vỡ khối nghi, nhưng 

xét  bổn  tánh  của  chính  mình,  do  bản  thân  chẳng  thuận  tiện,  chẳng  dám 

khuấy nhiễu khiến người khác khổ não, con tính Thiền Tịnh Song Tu, không 

có thầy dìu dắt, nhất tâm lạy Phật tu trì, có thể phá tan tăm tối, thấy diện mục 

sẵn có hay không? ( Ông Huệ Hân hỏi) 





Đáp: Thiền Tịnh Song Tu là nhân. Không có thầy thì Thiền đã không 

hiểu,  mà  Tịnh  cũng  chẳng  thấu  đạt;  huống  hồ  Thiền  Tịnh  Song  Tu  ư?  Nếu 

chẳng  có  minh  sư,  nhưng  chịu  thật  niệm  Phật,  không  đi  sai  đường,  đó  là 

người có thiện căn từ trước; do vậy, sẽ thật sự tự đạt được cái quả viên mãn. 

 “Thấy bổn tánh của chính mình”  là quả. Chẳng hiểu giáo tướng, tánh là gì, 

kiến là gì, đều là một khối đen kịt! Dẫu có nói được tu như thế nào, đắc như 

thế nào, há chẳng phải là nói suông bàn rỗng? Chỉ nên tinh tấn không lùi, hạ 

phẩm  vãng  sanh  đã  là  bậc  kiệt  xuất,  muốn  đắc  quả  viên  mãn  phải  nhờ  vào 

cái nhân chân thật! 





* Hỏi: Có kẻ bảo tôi “kinh Kim Cang dạy con người ta hết thảy đừng 

chấp tướng”, nói tôi niệm kinh cũng là chấp tướng. Tôi nghe lời ấy cũng có 

lý ,   nhưng  chẳng  niệm  trong  tâm  lại  bất  an,  nên  làm  như  thế  nào  mới  là 

đúng?  (Lưu Học Trung hỏi) 





Đáp: Nghe lời kẻ ấy ngỡ là có lý thì chính là chấp tướng; chẳng niệm 

trong lòng bất an cũng là chấp tướng. Đó đều là vì cư sĩ tri kiến chưa định, 

lay động theo chiều gió mà ra! Động ắt có tướng, định là vô tướng. Định là 

như thế  nào?  Đi, đứng,  ngồi,  nằm, chẳng  lìa điều  này. Niệm tới  mức thuần 

thục,  chẳng  biết  năng  niệm  là  gì,  lại  càng  chẳng  biết  sở  niệm  là  gì.  Đã  vô 

phân biệt, làm sao có tướng? 





*  Hỏi:  Gần  đây  báo  chí  phương  Nam  có  đăng  tải  một  nông  dân  vừa 

sanh  con,  ba  ngày  sau,  người  mẹ  ra  ngoài  giặt  áo,  chợt  nghe  tiếng  đứa  bé 

khóc thét lên, mẹ vội chạy vào xem, thấy một con chuột to nặng tới một cân 

đang cắn cổ đứa bé, máu tuôn đẫm áo. Mẹ thấy vậy, vội chẳng tiếc thân đuổi 

chuột cứu con, nhưng đã chậm rồi, cổ đứa con đã bị chuột cắn một lỗ to, mê 

man  bất  tỉnh.  Xin  hãy  chỉ  dạy,  đối  với  chuyện  như  vậy  [có  phải  là]  đệ  tử 

Phật chẳng thể khai sát giới, người giữ giới bèn để chuột sống, bỏ mặc đứa 

bé? Xin hãy cởi gỡ mối nghi nan này!  (Thái Vĩnh Đức hỏi)  





Đáp: Nếu lúc thấy chuột cắn đứa bé mà khoanh tay chẳng cứu, cho là 

làm như vậy nhằm giữ vẹn tánh mạng của chuột, bỏ mặc đứa bé, Phật đâu có 

dạy chuyện ngớ ngẩn như thế! 





Hỏi: Con cái tin tưởng kinh Phật, trọn chẳng phạm tội lỗi to lớn nào, 

nhưng  làm  cha  mẹ,  giữ  vững  lời  giáo  huấn  của  cổ  nhân  như  “chẳng  đánh, 

 chẳng nên người, roi đánh ra người tốt”  v.v... Kẻ làm cha mẹ có phải là có 

tội hay chăng? Có bất lợi đối với con cái hay chăng?  (Hành Ngọc hỏi)  





Đáp: Thiện khuyên, ác quản, đều nhằm mong con nên người, há có tội 

lỗi?  Nhưng  cũng  phải  nên  xét  tới  trào  lưu  hiện  thời,  trừng  phạt  bằng  cách 

đánh đập cũng chẳng phải là điều nên làm thường xuyên. 





*  Hỏi:  Pháp thế  gian khuyên  người ta  mến  tiếc  giấy có chữ,  hãy  nên 

thiêu  hủy  những  tờ  giấy  bỏ  đi  ấy,  nhưng  người  nghèo  khổ  trong  thế  gian 

chuyên  nhặt  giấy  bỏ  đi,  đem  bán  cho  xưởng  chế  giấy  mong  kiếm  chút  lời, 

trọn chẳng bỏ phí  giấy. Một cử chỉ được  hai điều  lợi. Như vậy thì  hai cách 

trước và sau, cách nào tốt nhất?  (Hành Ngọc hỏi) 





Đáp: Kinh Phật hư nát, chẳng thể tu bổ thì có thể chọn cách thứ nhất 

(thiêu hủy); nếu là giấy có những chữ thông tục, có thể chọn cách sau! 





* Hỏi: Tệ nhân tuổi nhỏ vô tri, ngạo mạn chẳng nghe lời mẹ răn dạy, 

ngược ngạo dùng lời tục tằn mắng nhiếc song thân, nay đã trưởng thành, tự 

biết bất  hiếu,  mắc  vô  lượng  vô biên tội  lỗi,  muốn cầu sám  hối,  nhưng song 

thân đều mất đã lâu. Hối hận chẳng kịp, trong lòng mười phần hổ thẹn và bi 

ai,  không  biết  báo  đáp  ân  cha  mẹ  như  thế  nào?  Làm  sao  sám  hối  tội  ấy? 

 (Phan Ngọc Tuyền hỏi) 





Đáp: Mỗi  ngày dành thời  gian cố định để  tụng  một quyển kinh  A Di 

Đà, niệm thánh hiệu Di Đà mấy trăm câu, hoặc mấy ngàn câu, đem công đức 

ấy hồi hướng song thân vãng sanh Cực Lạc, đó là báo ân chân thật, sám hối 

triệt  để.  Báo  ân  chớ  nên  biếng  nhác,  phụng  sự  bậc  đã  khuất  như  đang  còn 

sống. Nếu có thể làm như thế, cổ nhân như ông Đinh Lan35 chẳng còn riêng 

được tiếng thơm như trước nữa! 





* Hỏi: Tôi nhớ ở quê hương nơi đất Mân (Phước Kiến), có  một vị là 

Thạch cư sĩ, hành trì rất siêng năng, tín, giải, hạnh đều chân thật, đã thọ Tại 

Gia  Bồ  Tát  Giới,  cớ  sao  ông  ta  cưới  ba  vợ,  bốn  người  thiếp,  điều  ấy  há 

chẳng phải là trái nghịch chế định của Phật ư? Hậu học dựa theo lời Thạch 

cư  sĩ  đã  nói:  “Do  hoàn  cảnh  tốt  đẹp,  cưới  gái  nhà  nghèo  về  làm  thê  thiếp 

 cũng  là  một  cách  độ  họ”,  [toan  tính] do  cơ  duyên  này,  [bản  thân  tôi  cũng] 

cưới  nữ  nhân khổ sở, khó khăn  về  làm thiếp có phải  là cách tốt  lành để độ 

chúng sanh hay chăng? Xin hãy phán định, chỉ dạy! ( Nhan Phật Triệu hỏi)  





Đáp: Thế sự như cuộc cờ, thiên sai vạn biệt, chẳng thể nhất loạt luận 

định được! Nếu thật sự vì độ họ tu đạo thì không gì chẳng được. Nếu chẳng 

thể độ, sẽ  là tham đông quyến thuộc, tự chuốc  lấy  buộc ràng. Nếu  nói “tuy 

chẳng thể độ, nhưng cũng có thể cứu họ khỏi đói nghèo”, tôi nói: Thật sự có 

cái  tâm  bố  thí,  cứu  vớt,  sao  chẳng  tự  bỏ  tiền  ra  giúp  chi  phí,  kiếm  người 

[xứng đôi vừa lứa với cô gái ấy] để gả, há chẳng phải là càng tốt đẹp hơn ư? 





* Hỏi: Vãn bối hễ ngủ, mộng huyễn liền dâng trào, thậm chí, trước khi 

đi vào giấc ngủ, mộng huyễn đã dấy lên, có thể nói là chẳng lúc nào không 

mộng, nhưng vãn bối hỏi dò người khác, ai nấy đều nói ít khi bị như vậy. Cớ 

sao riêng vãn bối thường mắc phải, rốt cuộc là chuyện hiếm có hay thường 

có, có liên quan gì đến tâm lý hoặc sinh lý hay chăng? Có phương pháp gì để 

khắc chế?  (Chương Phổ Minh hỏi) 





Đáp: Mộng cảnh tơi bời là do tạp niệm quá nhiều, tinh thần chẳng thể 

chuyên nhất. Nếu cái thân Tứ Đại chẳng điều hòa thì cũng mộng nhiều! 





* Hỏi: Tôi thường nghe định nghiệp chẳng thể giải trừ, kẻ giết người 

nhất  định  bị  người  khác  giết,  nhưng  trong  Phật  pháp  bảo  niệm  Phật  có  thể 

tiêu tai miễn nạn, mà cũng có thể lìa khổ được vui, thậm chí giải thoát chứng 

quả. Vậy thì tội nghiệp sát nhân tiêu tan nơi đâu?  (Chiêm Kim Chi hỏi) 





Đáp: Giết  người đền  mạng,  thiếu  nợ trả tiền, đấy  là  nguyên  tắc. Nếu 

hiểu  Phật  pháp,  sẽ  có  nhiều  cách  thiện  xảo,  đối  với  đối  phương  có  thể  làm 

cho họ siêu thăng, giải oán, trừ tan hoàn cảnh bức bách. Đối với chính mình, 

có  thể  tu  đến  mức  đoạn  các  Hoặc  vọng,  nghiệp  tận,  tình  không,  tiêu  trừ 

chủng tử [tội chướng do sát nhân] kết thành quả báo. Nhưng còn có hai điều 

ngoại lệ cũng cần nên biết: Một là người đại tu hành coi thân hư huyễn, thần 

thông du hý, nên chẳng bỏ tướng quả báo. Như An Thế Cao đại sư, hai lượt 

đến Lạc Dương đền mạng; Thiền Tông Lục Tổ ban đêm gặp thích khách, đặt 

vàng  lên bàn, bảo: “Chỉ thiếu  tiền của ông!”, đấy  là  những trường  hợp  như 

vậy đó. Hai là người tu Tịnh Độ đới nghiệp vãng sanh, thừa nguyện tái lai, 

độ  thoát  oán  thân  đều  thành  pháp  lữ,  chẳng  lìa  An  Dưỡng,  Nhất  Sanh  Bổ 

Xứ. 





* Hỏi: Trước kia, hậu học đọc Ấn Quang Văn Sao sanh lòng tin, cho 

nên đối với ngôn giáo của Ngài không gì chẳng coi như Pháp Bảo, nhưng tôi 

thấy Ngài chẳng cho người khác coi nhiều kinh giáo, có xem thì chỉ giới hạn 

trong kinh luận Tịnh Độ, đối với điều này chẳng thể không nghi ngờ. Bởi lẽ, 

đại  sư  Tông  lẫn  Giáo  đều  thông,  cớ  sao  chẳng  chấp  thuận  người  khác  cầu 

thông Tông thông Giáo, há có phải là bậc Bồ Tát hoằng dương Tịnh Độ nên 

làm như thế ư? Hay là vì thời Mạt Pháp căn tánh con người kém hèn, chỉ có 

trì danh mới khế cơ?  (Chung Quán Tĩnh hỏi) 

  



Đáp:   “Pháp  môn  vô  lượng  thệ  nguyện  học”   là  thánh  huấn,  lẽ  nào 

chẳng  cho  phép  người  khác  xem  nhiều  kinh  giáo?  Còn  như  chỉ  hạn  cuộc 

trong kinh luận Tịnh Độ, cũng không phải là [Tổ bó buộc phải tuân thủ] như 

thế; nhưng trong khi hỏi đáp, nếu Tổ nói như vậy thì do nguyên cớ nào? Đều 

là tùy thuận căn cơ mà tiếp dẫn, Tổ sợ kẻ ấy đọc kinh sách tràn lan, hiểu sai 

be bét, không chỉ vô ích, mà còn có hại. Thử nêu thí dụ như:  “Phiền não tức 

 Bồ Đề, sanh tử tức Niết Bàn” ,   “Ma tới giết ma, Phật đến giết Phật” ,   “tâm 

 chẳng dính dáng đến đạo” ,   “chẳng tu, chẳng chứng”  v.v... Những ý chỉ ấy, 

kẻ  sơ  cơ  làm  sao  liễu  giải  được!  Đối  với  các  thứ  giáo  nghĩa,  đức  Thế  Tôn 

pháp vương còn chia thành năm thời để diễn giảng, nên biết là đức Phật đã 

thuận theo căn cơ  mà phân chia thứ tự. Pháp là thuốc, ắt phải ứng theo căn 

bệnh mà cắt thuốc vậy! 





* Hỏi: Trong xã hội xưa nay, có những nhân vật bậc thượng lại chẳng 

bằng những kẻ tầm thường, chẳng tin Phật pháp. Dựa theo nhân quả để nói 

thì: Được  hưởng  phước  đều  do  kiếp  trước  đã  tu,  cớ  sao  nay  có  kẻ  ngay  cả 

vào  chùa  miếu  lạy  Phật  cũng  chẳng  muốn,  có  phải  là  đời  trước  tu  phước 

nhưng  chẳng  tu  huệ  đến  nỗi  đời  này  chẳng  có  duyên  nghĩ  tới  Phật  hay 

chăng?  (Nhan Điền hỏi) 





Đáp:  Đời  này  hiển  đạt,  chẳng  muốn  bước  chân  vào  chùa  chiền,  thân 

cận Tam  Bảo, tình  hình ấy  hết sức phức tạp. Cư sĩ nói “tu phước, chẳng tu 

huệ”,  thì  cũng  là  một  nhân  trong  đời  quá  khứ.  Lại  còn  hoàn  cảnh  tập  tục 

trong  hiện  tại  có  sức  ảnh  hưởng  cũng  rất  lớn.  Đối  với  các  tình  hình  tệ  hại 

trong  giáo pháp của chúng ta khiến cho  người khác  mất cảm  tình, chúng ta 

cũng phải nên tự trách mình! 





* Hỏi: Hai người bạn A và B là cấp trên lúc tôi  mới học Phật. Hai vị 

này  đều  thông  hiểu  Thích,  Đạo,  Nho;  nhưng  ông  A  vừa  nghe  chánh  pháp 

liền  tu  Tịnh  Độ,  phát  Bồ  Đề  tâm,  mỗi  năm  càng  thêm  tinh  tấn.  Ông  B  tuy 

khá  thông  hiểu  thấu  suốt  Lý,  lúc  rảnh  rỗi  bèn  bàn  luận  Phật  học,  biện  tài 

hùng  hồn,  lưu  loát,  ca  ngợi  Phật  pháp,  rốt  cuộc  vẫn  chẳng  tin  có  Tịnh  Độ, 

cảm ứng, luân hồi v.v... Dường như chỉ hiểu Lý thì sẽ có cách trừ bỏ trần cấu 

chấp  trước,  hòng  trở  về  Minh  Hạnh  Túc,  cùng  lên  Liên  Bang,  xin  chỉ  dạy! 

 (Nhan Điền hỏi) 





Đáp: Thật sự hiểu biết, thấy rõ ràng, và Thế Trí Biện Thông là hai con 

đường khác biệt rạch ròi! Cư sĩ bảo ông B thông suốt, thấu triệt Phật lý, tôi 

chẳng  dám  tin!  Nếu  thông  triệt  thì  sẽ  Quyền  Thật  chẳng  hai,  tự  hiểu  rõ  lý 

Tam Đế viên dung, liền có thể pháp pháp vô ngại. Những chuyện như Tịnh 

Độ,  cảm  ứng,  luân  hồi  v.v...  kể  từ  thoạt  đầu  là  Hoa  Nghiêm  cho  tới  cuối 

cùng  là  Niết  Bàn,  không  kinh  nào  chẳng  nói  mà  ông  B  chẳng  chịu  tin,  tự 

khoe  kiến  thức  cao  siêu,  coi  kinh  Phật  là  kém  hèn,  thô  lậu,  làm  sao  có  thể 

xưng là “thông suốt, thấu triệt”, mà cũng chẳng đáng để gọi là ca ngợi Phật 

pháp! Chắc cái học của ông ấy là do nghe ngóng [rồi ghi nhớ]. Nếu gặp bậc 

cao tăng đại đức, không chừng có thể chuyển biến cảnh giới! 





*  Hỏi: Làm  một đệ tử Phật kiền thành, trừ tận  gốc  tâm  lý  ngạo  mạn, 

quý  nhất  là  nhẫn  nhục,  nhưng  nhẫn  nhục  có  giới  hạn  hay  không?  Nên  giới 

hạn tới mức nào?  (Châu Gia Lân hỏi) 

  



Đáp:  Nên  lấy  Thất  Giác  Chi  làm  gương.  Phàm  những  gì  có  ích  cho 

chúng sanh, hoặc giúp tăng trưởng Bồ Đề thì Nhẫn cũng không có hạn định. 

Như đức Thích Ca chịu đựng  vua Ca  Lợi  cắt chặt thân thể  vậy. Nếu chẳng 

nhẫn  sẽ  có  ích  cho  chúng  sanh,  tăng  trưởng  Bồ  Đề  thì  Nhẫn  bèn  có  tòng 

quyền, như xưa kia đức Thích Ca do cứu năm trăm thương nhân mà giết kẻ 

khởi ác tâm. Cơ duyên giết hại khi ấy là do lòng bi mẫn, chẳng phải là phẫn 

hận,  nhằm  cứu  họ  khỏi  đọa  lạc  mà  tự  nguyện  đọa  lạc.  Về  hình  tích  dường 

như chẳng nhẫn, nhưng thật ra vẫn là nhẫn! 





*  Hỏi: Đệ tử từ khi  vào Phật  môn, được Phật pháp  un đúc, cảm  thấy 

hết thảy các nỗi thú vị trong nhân gian đều tẻ nhạt, vốn chuẩn bị tâm lý thi 

vào trường đại học cho thỏa ước mơ, nay [những ước vọng ấy] đều tiêu mất, 

đối  với các thứ triết  học  và kinh tế  học  v.v... đều chẳng có  lòng  muốn tiếp 

tục  nghiên  cứu,  tâm  lý  này  có  bình  thường  hay  không?  Xin  rộng  lòng  chỉ 

dạy!  (Châu Gia Lân hỏi) 





Đáp: [Cái tâm] bon chen tranh đoạt danh lợi, cố nhiên nên nhạt mỏng; 

nhưng tấn đức tu nghiệp (tăng tấn đức hạnh, nâng cao trình độ) chớ nên tiêu 

cực. Ấy là vì lợi ích chúng sanh mà học Phật, ắt phải học hỏi pháp thế gian 

mới hòng đầy đủ phương tiện tiếp dẫn được! 





* Hỏi: Hành giả Luật Tông có thể vãng sanh Cực Lạc hay chăng? Hay 

là còn có phương pháp tu trì khác để cuối cùng sẽ trở  về đó?  (Trạch  Mạnh 

 Thu hỏi) 

  



Đáp: Mỗi tông có cách tu riêng, mục tiêu đạt được cũng có Quyền và 

Thật  khác  biệt.  Vãng  sanh  Cực  Lạc  là  quả  của  Tịnh  Độ  Tông,  trước  hết  ắt 

phải có tín nguyện hạnh làm nhân. Nếu tu Luật Tông mà chịu hồi hướng Tây 

Phương, phát nguyện vãng sanh thì cũng được vãng sanh. 





* Hỏi: Kinh Kim Cang vốn chẳng chia thành ba mươi hai phần, nghe 

nói là do Chiêu Minh Thái Tử36 đời Lương chia ra [như thế], có phải là thêm 

vào để người đọc tụng đỡ tốn sức hay chăng?  (Trần Táo hỏi)  





Đáp:  Kinh  Kim Cang  nguyên  văn chẳng chia chẻ. Nếu  muốn  hiểu  rõ 

về cách phân đoạn, đã có phương pháp khoa phán. Cách phân chia như hiện 

thời thật ra chẳng tinh tường, khéo léo, tương truyền là do Chiêu Minh Thái 

Tử định ra, cũng có thể nói là ý tưởng thoạt đầu cũng nhằm để đọc tụng đỡ 

tốn công sức. 





* Hỏi: Đối với chuyện giữa trưa ăn một bữa, tôi đã từng xem lời giải 

thích trong Phật Học Vấn Đáp, mà cũng từng thỉnh giáo mấy vị pháp sư. Tự 

nhiên  mỗi chuyện đều có  lý do, tôi  nghĩ chuyện  này có  mối  quan  hệ  gì  với 

thiện ác. Phong tục Trung Quốc từ xưa là ngày ăn ba bữa, Phật giáo hạn định 

ngày  ăn  một  bữa,  há  chẳng  phải  là  ép  buộc  con  người  tổn  hại  thân  thể  ư? 

 (Trầm Tử Lương hỏi) 





Đáp: Đối với câu hỏi này, ông đã xem lời giải thích, mà cũng đã nghe 

lời [các pháp sư] giảng giải, chẳng cần kẻ tầm thường phải rườm lời nhắc lại 

nữa! Chỉ có hai điều ông bắt bẻ “ép người” và “chẳng hợp phong tục từ xưa 

của  Trung Quốc”, dựa  vào đó để bài  bác. Do tiên sinh  nghi  nơi ấy,  nên tôi 

liền  vâng  lời  phúc  đáp  chỗ  ấy.  Nhà  Phật  tuy  có  quy  định  giữa  trưa  ăn  một 

bữa, người nào có thể giữ thì tuân thủ, kẻ chẳng thể giữ thì tùy ý. Trọn chẳng 

phải  là  mỗi  giáo  đồ  đều  phải  hành  như  thế,  há  có  chuyện  ép  buộc!  Dẫu  là 

người  đã thọ  Bồ  Tát đại  giới, trong kinh  văn  dạy  về  giới  luật cũng chỉ  hạn 

định [giữ giới không ăn quá Ngọ] trong sáu ngày. Chỉ có người hiểu lợi ích 

của việc này, và hiểu rõ lý vệ sinh, phần nhiều tự động giữ quy định ngày ăn 

một  bữa.  Đây  là  [lời  đáp  cho  câu  vấn  nạn]  thứ  nhất.  Vũ  trụ  to  lớn,  Lý  Sự 

muôn mối, có lẽ chẳng nên viện lẽ Trung Quốc có hay không [phong tục ấy] 

để phân định thiện ác. Trung Quốc thời cổ có chuyện  giết  người tuẫn táng, 

nay  có  nên  vâng  theo  hay  chăng?  Huống  chi,  [cổ  nhân]  coi  ăn  một  bữa  là 

quý, Trung Quốc thời cổ có lệ ăn như thế. Theo thiên Lễ Khí trong sách Lễ 

Ký,  trong  chương   “dĩ  thiểu  vi  quý”   (coi  ít  là  quý)  có  câu:   “Thiên  tử  nhất 

 thực, chư hầu tái, đại phu sĩ tam, thực lực vô số”  (thiên tử ăn một bữa, chư 

hầu hai bữa, các quan ăn ba bữa, những người thường dân thì không có hạn 

định).  Theo  ý  chung  của  các  vị  chú  giải,  câu  này  có  nghĩa  là  bậc  cao  quý, 

đức dầy, chú trọng ăn vừa no, [coi đó] là một nết tốt, chẳng quan tâm đến vị 

ngon của thức ăn. Ôi! Từ lúc đả đảo Khổng gia điếm37, văn hóa Trung Quốc 

hoàn toàn mất sạch! Đây là [lời đáp cho câu vấn nạn] thứ hai. 





*  Hỏi: Đệ  tử  quy  y  pháp  sư  thượng  Sám  hạ  Vân,  tu  hành  pháp  Tịnh 

nghiệp nhiều năm, vâng giữ pháp trì danh, nhưng lúc niệm Phật thì ít, lúc lìa 

niệm  thì  nhiều,  tâm  suốt  ngày  sanh  diệt  chẳng  ngừng,  sanh,  trụ,  dị,  diệt, 

chẳng  thành  thể  thống  gì!  Đệ  tử  đọc  các  trước  tác  của  chư  tổ  sư  xưa  nay, 

thấy  những  câu  như:   “Người  học  Phật  chí  cầu  kiến  tánh,  mới  là  Phật  tử”  

v.v.. Do vậy, gần đây đọc Lục Tổ Đàn Kinh, [thấy kinh ấy] cũng luận định 

kiến tánh, trực chỉ nguồn tâm:  “Thành Phật, làm Tổ, chỉ do một tâm này, ai 

 nấy vốn sẵn có, người người viên thành.  Chúng sanh do mê, nên chẳng biết 

 tự tâm là Phật” . Do vậy, đệ tử tính bỏ Tịnh nghiệp để học Thiền, mong bái 

Ngài  làm  thầy,  mong  mỏi  Ngài  từ  bi  nhiếp  thọ.  Công  khóa  hằng  ngày  ấn 

định theo cách nào? Thời giờ tọa Thiền nên như thế nào? Xin hãy dạy rành 

rẽ!  (Trịnh Quân Hải hỏi) 

  



Đáp: “Kiến tánh thành Phật”  là  lời khẳng  định quy kết  về  nguồn cội, 

nhưng cách kiến tánh  như thế  nào thì  mỗi pháp  mỗi khác. Đó  gọi  là:   “Quy 

 nguyên  vô  nhị  lộ,  phương  tiện  hữu  đa  môn”   (về  nguồn  không  hai  lối, 

phương tiện có nhiều môn). Cư sĩ tuy đọc nhiều kinh điển, nhưng nói chung 

là  thiếu  người  chỉ  dạy,  chẳng  có  hệ  thống,  nên  mới  gặp  cảnh  nghi  ngờ,  đi 

vào  ngõ  rẽ!  Cần  biết  rằng:  Tham  Thiền  nhằm  cầu  kiến  tánh,  nhưng  niệm 

Phật cũng là cầu kiến tánh, nhưng có thể kiến tánh hay không chẳng phải là 

chuyện đơn giản! Nếu kiến tánh, đương nhiên là tốt đẹp. Lỡ chẳng kiến tánh 

thì vẫn thuộc trong vòng khổ sở chẳng ngớt! Chỗ ổn thỏa của Tịnh Tông là 

đới  nghiệp  vãng  sanh.  Nếu  kiến  tánh  trong  đời  này,  cố  nhiên  là  Thượng 

Phẩm,  chứng  [Vô  Sanh]  Pháp  Nhẫn.  Dẫu  chẳng  kiến  tánh,  cũng  đã  thoát 

luân  hồi.  Cư sĩ  đã  quy  y  Sám  công,  hãy  nên  nương  theo  Ngài  tu  Tịnh  Độ, 

chớ  nên sáng  Tần tối Sở,  giơ con cờ lên chẳng biết đặt xuống  nơi  nào  nhất 

định, lỡ làng tiền đồ! Kẻ tầm thường này tuy xưa kia có học Tham Thiền đôi 

chút,  nhưng  tiểu  ngộ  cũng  chưa  có,  đâu  dám  làm  kẻ  đui  hướng  dẫn  người 

khác, mong hãy rộng dung! 





*  Hỏi:  Đối  với  quan  niệm  chính  trị,  Phật  tử  nên  giữ  thái  độ  như  thế 

bào là thích hợp?  (Huệ Khang từ Phi Luật Tân hỏi) 





Đáp: Giáo đồ  nhà  Phật cũng  là  một phần  tử công  dân, phải dốc  lòng 

trung  đối  với  đất  nước,  tư  tưởng  thuần  khiết,  há  có  hai  lòng!  Phạm  vi  của 

cuộc hỏi đáp này vốn chỉ xoay quanh Phật lý, chẳng dính đến chính trị. Tiên 

sinh cứ gạn hỏi thì tôi thuộc hạng người chuộng cổ, nhưng biết  “đa hành bất 

 nghĩa, tất tự tễ”  (làm lắm chuyện bất nghĩa, ắt tự diệt vong) và  “nhân giả vô 

 địch  ư  thiên  hạ”   (người  nhân  từ  thì  trong  thiên  hạ  chẳng  có  ai  là  kẻ  đối 

địch). Hai câu này là giáo huấn của cổ nhân, là thiên kinh địa nghĩa. 





*  Hỏi:  Gần  đây,  tứ  chúng  học  Phật,  hễ  quy  y  một  vị  thầy,  ắt  mong 

được ban một pháp hiệu. Pháp hiệu lại còn phải có chữ định cho từng thế hệ 

trong  tông  phái38.  Chữ  đặt  trong  kệ  truyền  tông  phái  vốn  là  theo  tông  phổ 

của thế tục. Xưa kia, các vị đệ tử của đức Thích Ca như Kiều Trần Như, Ma 

Ha Ca Diếp, Tu Bạt Đà La v.v... đều chiếu theo tên họ vốn có [để xưng hô], 

trọn  chẳng  ban  pháp  hiệu  theo  pháp  phái.  Phật  pháp  truyền  sang  phương 

Đông, thoạt đầu, Tăng Già vẫn dùng tên họ thế tục, về sau, có thể là lấy theo 

họ  của  thầy.  Đời  Tấn,  pháp  sư  Đạo  An  đề  xướng  bỏ  họ  ngoài  đời,  theo  họ 

Thích của đức Thích Ca. Sư có nói: Do sau bản kinh A Hàm được dịch vào 

đời Hán, có những câu như:  “Bốn con sông đổ vào biển, chẳng còn tên sông 

 nữa”  v.v... [từ đấy tăng nhân Trung Quốc] mới thật sự phổ biến thói quen bỏ 

tên  họ  gốc  (tên  họ  ngoài  đời).  Khi  ấy,  chẳng  những  chưa  có  tự  phái  (kệ 

truyền thừa của pháp phái) mà giữa thầy và trò, pháp hiệu cũng ưa dùng lại 

một chữ, như Cao Phong và Trung Phong là theo lệ ấy. Sau thời Triệu Tống 

(Bắc  Tống),  các  phái  đặt  kệ  truyền  pháp  rất  phổ  biến,  hai  chúng  xuất  gia 

cũng không ra ngoài lệ ấy, nên sau khi xuất gia, bỏ họ ngoài đời, lập phổ hệ 

mới,  không  khỏi  hùa  theo  thói  tục,  muốn  cho  môn  hộ,  hệ  phái  chẳng  ngày 

càng  suy  vi,  há  có  được  chăng?  Có  nên  trừ  khử  tận  gốc  thói  quen  hèn  tệ 

thuộc loại vô minh này hay không?  (Triệu Siêu hỏi) 





Đáp: Chuyện  này  xưa kia Ngẫu Ích đại sư đã từng  nói tới, nhưng tới 

nay  vẫn chẳng thay đổi.  Luận theo phương diện Quyền, đối  với  ý  nghĩa  và 

tông chỉ của kinh luật, trọn chẳng có mâu thuẫn gì. Thuận theo lối xưa, hay 

theo  kiểu  hiện  thời,  dường  như  chẳng  cần  chấp  nhặt.  Hễ  chấp  thì  chỗ  nào 

cũng  bị  chướng  ngại.  Nếu  cứ  ắt  phải  trở  lại  lối  cổ,  há  phải  chỉ  có  chuyện 

này?  Ngày  nay,  chuyện  cơm  áo,  cư  trụ  của  Tăng  Già  đều  trở  thành  đề  tài 

tranh luận. [Có những người khảo cứu thấy] thời đức Phật chẳng mặc áo hải 

thanh, thức ăn phải đi xin, chẳng ở trong chùa miếu, trừ những điều này ra, 

những chuyện  vụn  vặt còn  nhiều  hơn  nữa, không thể kể  xiết!  Tôi trộm cho 

rằng:  Đối  với  phương  diện  chất  lượng,  hãy  nên  nương  theo  kinh,  đối  với 

phương diện ứng dụng, chỉ cần không tổn hại đại thể, thuận theo cõi đời mà 

diễn biến cũng chẳng trở ngại gì. Còn như nói “do vậy sẽ tạo thành môn hộ”, 

dường như không phải thảy đều như thế, hoạn quan Mạnh Tử, Mạnh Tử xứ 

Ngô, Mạnh Tử người đất Trâu39, tên vốn giống nhau, há có kết thành bè phái 

ư?  Tử  Tang  Hộ,  Mạnh  Tử  Phản,  Tử Cầm  Trương40,  tên  họ  mỗi  người  mỗi 

khác, chẳng trở ngại tâm đầu ý hợp! Lại nghi [cách đặt pháp hiệu theo pháp 

phái] có phải  là thói  quen  hèn kém do  vô  minh hay không, cố  nhiên  đây  là 

một thói quen, nhưng nó chẳng dính dáng gì đến vô minh cả! 



Phật Học Vấn Đáp Loại Biên 

Phần 1 hết 



---o0o--- 

Phần 2 

*  Hỏi: Theo báo Bồ Đề Thụ kỳ thứ chín, điều thứ mười trong Châu Tử 

Biện Dị Lục có  một câu nói về linh quỷ, chẳng biết nghĩa là gì?  (Ngô Diệu 

 Vinh hỏi) 



Đáp:  Trong  lục đạo chúng sanh có quỷ đạo, tức  là  như thế tục  hay  nói: 

 “Người chết thành quỷ” , có  loài quỷ thông  minh có  thần  thông,  nên  gọi  là 

 “linh quỷ”. 



* Hỏi: Nói  “phước báo thiên”  là chỉ chư thiên trong Dục Giới hay là Sắc 

Giới Thiên?  (La Đức Chương hỏi) 





Đáp: Chỉ chung tam giới, do phước khác với huệ. Nếu là người có trí 

huệ, sẽ vượt khỏi tam giới. 





*  Hỏi: Niệm  Phật có thể  vãng sanh,  lại còn có thể  tu bất cứ  lúc  nào, 

bất cứ chỗ nào, bất luận nhàn rỗi hay bận bịu. Như vậy thì Phật giáo chẳng 

cần  đến  Tăng  đoàn,  [Tăng  đoàn]  chỉ  tốn  hao  nhiều  tiền  tài  của  thí  chủ  mà 

thôi! Nếu  người  xuất  gia  làm chuyện  hoằng pháp thì kẻ  tại  gia cũng có thể 

hoằng pháp. Nếu người xuất gia chẳng hoằng pháp, há chẳng phải là đâm ra 

mắc tội ư?  (Lý Vĩnh Bạch hỏi)  





Đáp: Đoạn  trước [trong câu  hỏi của ông] ý  nghĩa chẳng rõ ràng,  nên 

chẳng thể đáp được. Trong đoạn sau, [đối với câu hỏi] người xuất gia chẳng 

hoằng pháp v.v... có thể phỏng theo ý nghĩa quở trách bậc hiền giả để có thể 

nói là vị ấy chẳng phát đại tâm mà thôi! 





*  Hỏi: Vì sao cư sĩ chẳng thể cho  người khác quy  y? Cư sĩ  hữu đức, 

hữu học, há chẳng tôn quý, thù thắng hơn kẻ xuất gia vô đức, vô học ư? Vì 

sao  cư  sĩ  hữu  đức  hữu  học  vẫn  phải  hướng  về  kẻ  xuất  gia  vô  đức,  vô  học 

đảnh lễ?  (Lý Vĩnh Bạch hỏi) 

  



Đáp:  Phật,  Pháp,  Tăng  Tam  Bảo  nhất  thể,  đấy  là  nghĩa  lý  nhất  định 

trong Phật giáo. Tăng là tiếng gọi chung cả tập đoàn tỳ-kheo, chứ không chỉ 

một ai. Lời dạy của Phật được giữ trong kinh, Tăng đoàn có trách nhiệm lưu 

truyền kinh. [Phật, Pháp, Tăng] như ba chân của cái đỉnh, khuyết một chẳng 

thể được.  “Quy y Tăng”   là quy  y  Tăng đoàn, chứ không phải  là bái  một ai 

đó  làm  thầy!  Cư  sĩ  chẳng  thuộc  vào  đó,  nên  chẳng  có  tư  cách  quy  y  cho 

người  khác.  Nay  tôi  lập  ra  một  thí  dụ  để  giảng  rõ:  Trường  học  có  hiệu 

trưởng, có  giảng  nghĩa  (những  nghĩa  lý được giảng dạy), có đông  đảo  giáo 

sư. Học sinh vào trường, ắt cần phải nương theo ba thứ trên đây để học hành 

thì  mới  được  ghi  vào  hồ  sơ.  Nếu  kẻ  ấy  học  ở  ngoài  trường  ấy,  theo  người 

khác  học  giảng  nghĩa,  mà  xưng  là  đã  học  từ  trường  ấy  ra  thì  có  được  hay 

chăng?  Còn  như đảnh  lễ  người  xuất  gia  thì  cũng  là  [đảnh  lễ]  toàn  thể  Tam 

Bảo, trọn chẳng phải là chuyên kính trọng một người nào. Túc hạ nói người 

xuất gia vô đức, vô học, cố nhiên là có người như vậy, nhưng chẳng thể bảo 

toàn bộ Tăng đoàn đều là như thế. Cư sĩ hữu đức, hữu học, chẳng thể bảo là 

không  có  ai,  nhưng  hiện  thời  hãy  xét  coi,  có  ai  được  như  Duy  Ma  Cật, 

Nguyệt  Thượng  Nữ,  Lưu  Di  Dân,  Lôi  Thứ Tông,  Phó  Huyền  Phong,  Bàng 

Đạo Huyền chư hiền? 



* Hỏi: Chúng sanh phiền não chưa đoạn, khi được Phật tiếp dẫn tới thế 

giới  Cực  Lạc,  nếu  tập  khí  ác  trước  kia  lại  khởi  lên,  sẽ  làm  ác,  há  Tịnh  Độ 

chẳng bị quậy lung tung thành đời ác Ngũ Trược ư? Chúng sanh do gây tạo 

vô thỉ vô minh đến nỗi luân hồi trong sáu nẻo không ngơi, huống chi tập khí 

ác trùng trùng?  (Lý Vĩnh Bạch hỏi) 





Đáp:  Tâm  vốn  chẳng  sanh,  do  cảnh  mà  có,  các  pháp  do  duyên  sanh. 

Hãy thử nhìn xem cảnh duyên nơi Cực Lạc giống như thế nào, sẽ biết lời hỏi 

ấy thuần là hý luận! 





* Hỏi: Đệ tử Phật áo mũ đơn sơ, giản dị, chẳng đeo anh lạc. Phẩm Phổ 

Môn có chép: Vô Tận Ý Bồ Tát cởi chuỗi anh lạc kết bằng các thứ bảo châu 

đeo  trên  cổ  đem  tặng  [Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát].  Bồ  Tát  là  bậc  tiên  giác  học 

Phật, trên thân đeo chuỗi anh lạc, nghĩa là sao?  (Cung Văn Thái hỏi) 





Đáp: Người học Phật còn tu nhân, hết thảy đều giản dị, sơ sài, chỉ sợ 

phương  hại  đạo  tâm,  nên  phải  tận  lực  tránh  né  trần  nhiễm.  Bồ  Tát  nơi  quả 

địa, mãn phận nhị nghiêm (phước trí vẹn toàn), trọn đủ trăm phước, [các thứ 

trang  nghiêm] tự  nhiên  hiện  ra;  như tỳ-kheo  thời  đức  Phật  râu  tóc  tự  rụng, 

ca-sa  đắp  trên  thân.  Phật  và  Chuyển  Luân  Thánh  Vương  đều  trọn  đủ  ba 

mươi hai tướng, đó là phước báo. Đó là lý do thứ nhất. Bồ Tát là đại phước 

điền, vì từ bi, thường nhận cúng dường. Đó là lý do thứ hai. 





* Hỏi: Thái Tử Tất Đạt Đa giáng sanh trong vương cung xứ Ca Tỳ La 

Vệ  ở  Trung  Ấn  Độ.  Nơi  trang  ba  mươi  của  bộ  Viên  Anh  Pháp  Sư  Giảng 

Diễn Tập, luận về Phật giáo và nhân sinh đã viết:  “Phật là bậc đại giác ngộ, 

 giáng sanh trong nước Ca Duy Vệ của Trung Ấn Độ, làm Hoàng Thái Tử.. .  ”  

Ca Duy Vệ và Ca Tỳ La Vệ là hai nước ư?  (Cung Văn Thái hỏi) 







Đáp: Đấy là dịch âm khác nhau, như A Bệ Bạt Trí và A Duy Việt Trí, 

A Tu La và A Tố Lạc... Những trường hợp như vậy rất nhiều, chẳng có gì là 

lạ.  Hiện thời cũng chẳng  thiếu  gì chuyện  ấy. Như Trung Quốc dịch tên  hai 

nước Đức và Nga là Đức Ý Chí (Deutschland) và Nga La Tư (Russia), người 

Nhật dịch là Độc Dật và Lộ Tây Á v.v... 





*  Hỏi:  Các  tôn  giáo  đều  là  khuyến  thiện,  pháp  luật  chấp  thuận  tự do 

tín ngưỡng. Tôi  nghĩ bất  luận  học  một tôn giáo  nào cũng đều  là  học  lấy sự 

tốt lành,  nhưng các  tôn  giáo công kích  lẫn  nhau,  hành động  như thế có  thể 

coi  là  thiện  ư?  Nếu  dựa  vào  nói  suông  để  khuyên  kẻ  khác  học  theo  điều 

thiện, chính  mình bất thiện, có phải  là có  chút  mâu thuẫn  hay không?  (Một 

 độc giả tại Hoa Liên hỏi) 





Đáp: Tuy các tôn giáo đều khuyến thiện, Phật giáo tự có tánh chất đặc 

biệt, tức là chú trọng liễu sanh thoát tử, các tôn giáo khác chưa thể triệt để, 

điều  này  ắt  phải  nghiên  cứu  giáo  nghĩa  sâu  xa  rồi  so  sánh  mới  biết  được. 

Nếu nói là học điều tốt, chẳng phải là nói phạm vi của tôn giáo chỉ hạn chế 

trong  việc  trở  thành  người  tốt  ư?  Nếu  biết  suy  lường,  [sẽ  nhận  biết]  Phật 

giáo chẳng phải chỉ có  vậy  mà thôi. Nói đến chuyện công kích  thì chính  là 

vấn  đề  giữa  con  người  với  nhau,  chẳng  phải  là  giáo  nghĩa  như  thế,  nhưng 

Phật  giáo  từ  xưa  luôn  chịu  đựng  công  kích,  chẳng  hề  tự  mình  khởi  xướng 

[chuyện công kích kẻ khác]. Nay tuy tranh biện với kẻ khác, cũng là do một 

số ít người kém sức  nhẫn  nại,  nên chống  lại  mà thôi. Vì  tính cách  hộ pháp 

mà chẳng thể không có người như vậy, mâu thuẫn há phải tại ta ư? 





*  Hỏi:  Kinh  điển  Phật  giáo  chữ đã  kỳ  quái,  mà  lời  văn  lại  khó  hiểu. 

Hiện thời vẫn giữ phương pháp cũ kỹ, chẳng biết thay đổi cho tốt đẹp hơn; 

do  vậy,  sức  truyền  giáo  chẳng  sánh  bằng  đạo  Chúa.  Tại  hạ  [phê  phán  như 

vậy] vẫn là do hảo ý, sao không nghĩ cách dịch cho kinh văn thông tục hơn 

một  chút,  khiến  cho  người  khác  vừa  xem  liền  hiểu  ngay!  (Một  độc  giả  tại 

 Hoa Liên hỏi) 





Đáp:  Thế  tục  có  tục  học,  thánh  có  thánh  học,  thánh  có  thể  bao  gồm 

tục, nhưng tục chẳng thể gồm thâu thánh. Tuy vậy, trọn chẳng phải là không 

thể [lãnh hội thánh học], ắt phải tinh tấn cầu học, tuân theo thứ tự, có thể dần 

dần nâng cao trình độ. Giống như nhà trường trong thế tục, có Tiểu Học, Sơ 

Trung,  Cao  Trung,  Đại  Chuyên  v.v...,  chẳng  thể  nhảy  lớp  được!  Hoặc  như 

đối  với  văn  học  thế  tục,  kẻ  ít thông  đạt,  dẫu  đọc  sách  của  Khổng  Tử  cũng 

chẳng  thể  hiểu,  huống  là kinh  Phật  ư? Nếu  như dạy cho  người ấy kinh  văn 

thông tục, hễ nghe liền dễ hiểu, đấy chính là khiến cho kẻ căn tánh kém hèn 

chẳng thể tiến nhập cao sâu. Xin hãy coi các thứ bảo quyển41 và loan thi (thơ 

giáng cơ) của các thiện đường đều là vừa thông tục, vừa khuyến thiện, nhất 

là xem các truyện Tây Du Ký, Phong Thần Bảng v.v... càng cảm thấy thông 

tục,  mà  cũng  có  thể  cảnh  tỉnh  cõi  đời,  nhưng  có  gì  dính  dáng  tới  đạo  đâu! 

Còn như nói phiên dịch kinh sách, [điều này chưa thể tiến hành là vì] lý do 

tuyệt đối chẳng đơn giản, chẳng phải là có thể giải quyết trong vài câu! Xin 

hãy xem bản dịch Tứ Thư sang Bạch Thoại của Giang Hy Trương, trăm nỗi 

sai lầm, đã sớm bị kẻ hiểu biết chê trách. Thế đế mà còn như thế, thì cũng có 

thể biết thánh đế như thế nào! 





* Hỏi: Ngày Hai Mươi Bốn tháng Chạp theo tục lệ là ngày tiễn thần, 

chẳng biết có ý nghĩa gì?  (Liên hữu thuộc ban Triều Tân hỏi) 





Đáp:  Ngày  hôm  ấy  tống  tiễn  chư  thần,  chính  là  một  diễn  biến  khác 

[của cổ  tục] ở  nơi đây. Theo cổ  tục Trung Quốc,  ngày  hôm ấy  là  ngày tiễn 

ông  Táo,  chẳng  dính  líu  gì  đến  Phật  học,  cho  nên  chẳng  cần  phải  bàn  luận 

nhiều! 





* Hỏi: Đại Thế Chí Bồ Tát là vị Bồ Tát nào? Tu thành tựu địa vị Bồ 

Tát  nào?  Đạo  tràng  ở  đâu?  Nhiệm  vụ  của  Ngài  như  thế  nào?  (Trần  Thánh 

 Âm hỏi) 





Đáp: Tứ sanh lục phàm trong mười pháp giới đều từng xoay vần nhiều 

kiếp, trong kinh cũng chẳng  ghi chép trọn  hết tên  họ của từng  người [trong 

các đời quá khứ] được. Những  người được ghi chép đều là  mấy  vị đã quen 

nghe đến, biết đến, nhưng [kinh điển] cũng chỉ [chép] mấy đời có liên quan 

tới cái quả trong hiện tại. Hiểu rõ điều này, ắt sẽ biết các vị đều tu tập nhiều 

kiếp. Ở đây nêu lên một vị, quả thật e rằng đã sót cả vạn, đâm ra chẳng hay 

lắm. Đạo tràng của vị Bồ Tát này hiện ở Tây Phương Cực Lạc thế giới, Ngài 

cùng  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  phù  tá  A  Di  Đà  Phật,  thực  hiện  nhiệm  vụ  tiếp 

dẫn chúng sanh vãng sanh Cực Lạc. 





* Hỏi: Các thành viên trong gia đình do cá tánh, chí hướng, yêu thích 

đều khác nhau, đến nỗi cảm tình giữa đôi bên ngày càng xấu kém, tinh thần 

bị đè  nén  trong  một thời  gian dài. Nếu tranh  luận, ắt sẽ phạm khẩu  nghiệp. 

Nếu không, trong tâm chẳng thể kìm nén sự phẫn nộ. Trong Diệu Pháp Liên 

Hoa Kinh có nói:  “Thường niệm cung kính Quán Thế Âm Bồ Tát liền được 

 lìa sân” , tôi cũng thường tuân lời Bồ Tát thực hành nhưng vô hiệu! Xin hỏi 

có  phải  là  vì  bản  thân  nghiệp  nặng,  nên  Bồ  Tát  chưa  thể  cảm  ứng  hay 

không?  Đối  với  cảnh  ngộ  như  vừa  mới  trình  bày,  nên  dùng  thái  độ  nào  để 

ứng phó?  (Trần Thánh Âm hỏi) 

  

  

Đáp: Tuy cư sĩ đã học Phật, nhưng đọc mấy câu hỏi, sợ rằng cư sĩ chỉ 

biết Sự, chưa hiểu Lý! Tám nỗi khổ trong đời người, trong ấy có hai thứ là 

chán  ghét  mà  phải  gặp  gỡ  và  yêu  thương  phải  chia  lìa,  trong  gia  đình  cảm 

nhận nỗi khổ ấy nặng nề nhất. Nếu hiểu Lý, sẽ chiếu phá giả tướng, thấy mọi 

thứ đều bình đẳng, không  khổ, không sướng. Dẫu trong  nhất thời, chưa thể 

đạt đến cảnh  giới ấy, cũng  nên quán trừu  tượng:  Quyến thuộc chẳng  hợp  ý 

kiến, thường dấy lên xung đột, sẽ có thể giảm nhẹ nỗi khổ do yêu thương mà 

phải  chia  lìa,  vừa  khéo  để  cắt  đứt  vướng  mắc,  chuyên  tâm  tu  hành,  đó  là 

chuyển đổi chướng ngại, biến nó thành Tăng Thượng Duyên. Còn như niệm 

thánh hiệu không có hiệu quả, là do phiền não ma trong tự tánh nặng nề, sức 

Tam  Bảo  trong  tự  tánh  quá  nhẹ,  liền  biết  hai  phần  nhiễm  và  tịnh  trong  tự 

tánh  đang tranh  hùng  với  nhau.  Hễ  mê thì nhiễm chướng  ngại tịnh,  hễ  giác 

khởi  lên  thì  tịnh  chế  ngự  nhiễm.  Nhiễm  chướng  ngại  tịnh  là   “pháp  nhược, 

 ma cường”  (pháp yếu, ma mạnh); tịnh chế phục nhiễm là đạo thắng, ma lùi. 

Mấu chốt là sức giác chiếu có đủ hay không? 





* Hỏi: Niệm Phật muốn giải thoát sanh tử, thoát khỏi nỗi khổ luân hồi 

trong lục đạo, vì sao chỉ có rất ít người có thể liễu ngộ đời trước, còn đại đa 

số đều chẳng biết gì, tôi chưa hiểu đạo lý này!  (Huệ Diệu hỏi) 

  



Đáp:  Điều  này  thuộc  về  vấn  đề  tri  thức  của  mỗi  người,  như  Nho  sĩ 

trong  cõi  đời  đọc  câu   “du  hồn  vi  biến”  42  trong  Châu  Dịch  và  câu   “vị  tri 

 sanh, yên tri tử”  (chưa biết rõ sống, làm sao biết chết) trong Luận Ngữ, Tả 

Truyện chép Bành Sanh hóa thành lợn, Sử Ký chép Như Ý là chó v.v... liền 

ngộ  con  người  có  đời  trước.  Kẻ  học  Phật  đắc  Túc  Mạng  Thông,  biết  đời 

trước, hoặc hiểu sâu xa Phật lý cũng tin có đời trước chẳng phải là hư huyễn, 

nhưng giữa biển người, bậc kiệt xuất nói chung như “lông phượng, vảy lân”, 

những kẻ không biết [đông đảo như thế] có gì là lạ? 



* Hỏi: Hư không vô cùng, đại thiên vô tận, Phật giáo cũng thế, nhưng vị 

Thỉ  Giác  tối  sơ  đã  nương  vào  đâu  mà  giác,  [giác  ấy] có  phải  là  vô  thỉ  hay 

không?  (Lý Học Thi hỏi) 





Đáp: Muốn biết Thỉ Giác, ắt trước hết phải biết Thỉ Mê. Nếu tiên sinh 

có  thể  biết  rõ  Thỉ  Mê,  sẽ  tự  hiểu  rõ  Thỉ  Giác  do  nương  vào  đâu  mà  giác. 

Cuối  cùng,  [tiên  sinh]  lại  nêu  ra  câu  chất  vấn:  “Có  phải  là  vô  thỉ  hay 

không?”  Trong  ý của Ngài có  nỗi  nghi  vấn  này, dường  như có chỗ tự  mâu 

thuẫn với chính mình. Trong phần trên, chẳng phải là tôi đã nói: “Để biết về 

giác,  ắt  trước  hết  phải  biết  về  mê”.  Kẻ  hèn  này  học  ít,  chỉ  nghe  nói  “vô 

minh”  (mê)  có  “vô  thỉ”,  lại  nghe  nói  có  Bổn  Giác;  xét  kỹ,  chữ  Bổn  cũng 

chứa đựng ý nghĩa “vô thỉ”. Xin hãy gộp [những điều trên đây] để xem xét, 

chắc nỗi nghi của tiên sinh sẽ tiêu tan! 







*  Hỏi:  Đức  Phật  dùng  chánh  pháp  để  đánh  thức  quần  mê,  nếu  chín 

mươi  chín  chúng  sanh  đã  chứng  Vô  Thượng  Chánh  Đẳng  Chánh  Giác  thì 

một chúng sanh cuối cùng có thể chứng đắc hay không? (Vì chữ Phật dịch ra 

là “tự giác, giác tha, giác hành viên mãn”. Dựa theo nghĩa này để giải thích 

thì  chúng  sanh  cuối  cùng  có  thể  tự  giác,  nhưng  không  có  giác  tha  và  giác 

hạnh viên mãn!)  (Lý Học Thi hỏi) 




Đáp: Đối với những kinh kẻ hèn này đã được đọc, được nghe, chỉ biết 

đến  những  lời  như  “hư  không  vô  tận,  thế  giới  vô  tận,  chúng  sanh  vô  tận” 

v.v... hễ biết bèn có thể dựa theo kinh để kính cẩn đáp lời. Nếu bàn đến câu 

hỏi về một chúng sanh cuối cùng, há chẳng phải là hý luận, chẳng phải là giả 

thiết  ư? Tôi  vốn chẳng thể đáp,  nhưng  lại  sợ chẳng  nhắc đến sẽ thiếu cung 

kính,  chỉ  đành  vượt  khỏi  phạm  vi  [hiểu  biết  của  chính  mình]  mà  nói  bừa: 

“Chúng sanh cuối cùng” nghĩa là chỉ còn sót lại một chúng sanh ấy, sau đó 

sẽ chẳng còn sanh nữa, nên một chúng sanh còn sót lại ấy ắt sẽ nghiệp tận, 

tình không, cho nên mới có thể chẳng sanh. Nếu không, vẫn còn sanh, chẳng 

thể  nói  là  “tối  hậu”.  Nếu  chúng  sanh  ấy  nghiệp  tận  tình  không,  chẳng  còn 

đầu  thai,  có  thể  nói  là  “tối  hậu”,  cũng  ắt  trước  hết  phải  độ  chúng  sanh,  rồi 

mới  chứng  quả  ấy.  Dẫu  không  có  chúng  sanh  nào  khác  để  độ,  thì  vẫn  còn 

chúng  sanh  trong  tự  tánh  để  độ,  vậy  là  tự  độ  và  độ  tha,  không  nghĩa  nào 

chẳng viên! 





*  Hỏi: Đối  với  những  người chẳng thâu  liễm  hành  vi, chẳng  ra tăng, 

chẳng  ra  tục,  có  thể  gửi  thư  cảnh  cáo  hay  chăng?  Nhưng  cảnh  cáo  đối 

phương,  chẳng  tránh  khỏi  tạo  khẩu  nghiệp;  nhưng  tạo  khẩu  nghiệp  chỉ  là 

một  người,  nếu đối phương biết  lỗi ắt sửa, sẽ duy trì, bảo  vệ được danh dự 

Phật giáo cho đại chúng. Khẩu nghiệp ấy sẽ chứa đựng trong thức thứ tám, 

hay sẽ do đối phương hối cải mà băng tiêu?  (Nhan Phật Triệu hỏi) 







Đáp:  Đầy  dẫy  trong  thiên  hạ  đều  là  như  vậy,  dường  như  chẳng  thể 

cảnh cáo xiết! Cổ nhân chẳng nắm giữ địa vị, chẳng mưu tính đến sự cai trị, 

mà  còn  phân  chia  kẻ  nào  có  thể  nói,  kẻ  nào  chẳng  thể  nói!  Cư  sĩ  tuy  sẵn 

nhiệt tâm, nhưng nếu chẳng phải là quan hệ bạn bè thân thiết, chớ nên đụng 

chạm để rồi chuốc oán. Còn đối với câu hỏi về khẩu nghiệp, vốn là chuyện 

lo nghĩ quá đáng! Phàm lợi lạc chúng sanh, dẫu quở trách, mắng chửi, vẫn là 

thiện nghiệp. Hại chúng sanh, dù là cung kính, khen ngợi, vẫn là ác nghiệp! 





* Hỏi: Trong sách do đàn cầu cơ ở tỉnh nhà [lưu truyền], có những bài 

do  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật,  Tây  Phương  Giáo  Chủ  và  chư  vị  Bồ  Tát  v.v... 

mười phương ba đời chư Phật đến giáng bút, có chuyện ấy hay chăng?  (Trần 

 Kiện Hưng hỏi)  





Đáp: Có trường hợp là do kẻ hầu cơ bịa đặt [những bài giáng bút ấy] 

để dối đời! Có trường  hợp do  linh quỷ  mạo danh  gạt  người. Tuy  nói  là  giả 

mạo danh nghĩa, rốt cuộc vẫn là khuyến thiện, nhưng lời lẽ quê kệch, hoang 

đường, quả thật có thể gây trở ngại cho chánh tín của người khác, có lợi ích 

nhỏ  nhặt  cho  những  vùng  quê  mùa  hẻo  lánh,  nhưng  có  hại  lớn  cho  chánh 

đạo! 

*  Hỏi: Tôi  vốn  là  loan sanh  (thanh đồng chuyên phò cơ),  nay đã quy  y 

Tam Bảo làm đệ tử Phật, chẳng đến loan đường (điện cầu cơ) có bị các thần 

khiển trách  hay chăng? Nếu  lại  làm  loan sanh thì có phù  hợp  với  giới điều 

quy y hay không?  (Trần Kiện Hưng hỏi) 





Đáp:  Thoạt  đầu,  thọ  Tam  Quy,  được  gọi  là  Phiên  Tà  Tam  Quy,  có 

nghĩa  là cải tà quy chánh. Phật  là  thầy của trời  người,  là đấng  được cả tam 

giới tôn quý; ai dám khiển trách đệ tử Phật? Giới đầu tiên trong Tam Quy là 

 “quy y Phật, chẳng còn quy y thiên ma ngoại đạo”.  Nếu lại làm loan sanh, 

rành rành là phạm quy giới, đánh mất tư cách đệ tử Tam Bảo! 



*  Hỏi: Chuyên ở  nhà  xem kinh sách  và  niệm  Phật có được  hay không? 

 (Trần Kiện Hưng hỏi) 





Đáp: Phật pháp viên dung, phương tiện tùy duyên, lẽ nào chẳng được! 

Chỉ có thành tâm là điều kiện bậc nhất, những thứ khác đều là phụ thuộc! 





* Hỏi: Học Phật vì lẽ gì? Mục đích là như thế nào? Có đệ tử Phật bảo 

tôi  là  vì  liễu  thoát  sanh  tử,  giải  thoát  lục  đạo  luân  hồi,  tôi  nghĩ  đó  là  cảnh 

giới xuất thế, nhưng phàm nhân chúng sanh nhập thế phải nên làm gì để đạt 

đến  cảnh  giới  ấy?  (Hoặc  là  thấy  thấu  suốt  sanh  tử,  hay  là  sống  chết  thuận 

theo tự nhiên)  (Kỷ Vũ hỏi) 





Đáp: Nhập thế thì hãy nên “đừng làm các điều ác, vâng làm các điều 

thiện, hiếu, đễ, trung, tín, chớ để thiếu sót”. Đấy là kiềm chế bản thân. Tiến 

hơn  nữa  là  Lục  Độ,  Tứ  Nhiếp,  phương  tiện  thiện  xảo,  rộng  độ  chúng  sanh 

vượt sang  bờ  kia.  Đó  là  lợi  tha.  Hai  điều  vừa  nêu  trên  đây  đều  là  đạo  phải 

làm  trong  học  Phật  nhập  thế.  Hiểu  rõ  chuyện  này,  sẽ  biết  xuất  thế  dễ,  mà 

nhập  thế  khó.  Hơn  nữa,  hiểu  Phật  lý  thì  mới  có  thể  thấy  thấu  suốt  sanh  tử. 

Đã học Phật, ắt sẽ chẳng phó mặc sanh tử cho tự nhiên. 





*  Hỏi:  Đối  với  giới  tà  dâm  trong  Ngũ  Giới,  có  đệ  tử  Phật  bảo  tôi, 

thường  quán  tưởng  [kẻ  mà  ta  khởi  lên  dâm  niệm]  là  thân  nhân,  sẽ  tự  giữ 

được. Tôi là thanh niên ba mươi mấy tuổi chưa kết hôn, lại làm việc giữa cả 

đống chúng sanh, bên ngoài bị lời dâm, tiếng tà dẫn dụ, bên trong có những 

xung  động  sinh  lý,  huống  chi  sống  trong  vùng  á  nhiệt  đới43,  tôi  không  có 

cảnh  giới  học  Phật  khá,  tuy  quán  tưởng  là  người  thân,  vẫn  chẳng  thể  khắc 

chế  ma  chướng.  Tự  biết  đời  trước  nghiệp  nặng,  xin  hãy  chỉ  dạy  phương 

pháp, khó nhất là khống chế về mặt sinh lý!  (Kỷ Vũ hỏi) 





Đáp: Người tại gia vốn được phép chánh dâm trong hôn nhân, cần gì 

phải chuyên nghĩ đến tà dâm? Dẫu chẳng học Phật mà phạm tà dâm thì cũng 

chẳng được đạo đức  lẫn pháp  luật chấp  thuận,  lại còn bị báo  ứng  nhân quả 

chi phối. Cầu khoái lạc chỉ trong chốc lát, chịu khổ ngàn kiếp, người thật sự 

thông minh sẽ tự có thể khống chế. Người ta nói “quán tưởng là người thân”, 

chẳng qua là một phương pháp! Nếu dùng loại thuốc ấy chẳng được, hãy nên 

đổi  loại  thuốc  khác,  có  thể  chọn  cách  quán  năm  thứ  bất  tịnh  để  hành,  thử 

xem như thế nào. 

  

 Chú thích: Ngũ Bất Tịnh Quán là:  

1. Chủng tử bất tịnh: Thân này lấy nghiệp đã kết trong quá khứ làm mầm 

mống, hiện nay lấy tinh huyết của cha mẹ làm mầm mống. 

2. Trụ xứ bất tịnh: Ở trong thai mẹ là chỗ bất tịnh. 

3. Tự tướng bất tịnh: Thân này có chín lỗ, thường tuôn chảy đờm, nước 

mắt, đại tiểu tiện, các thứ bất tịnh. 

4. Tự thể bất tịnh: Thân do ba mươi sáu vật bất tịnh44 hợp thành. 

5. Chung cánh bất tịnh: Thân này đã chết, đem chôn tan thành đất, trùng 

ăn vào thải ra phân, hỏa thiêu biến thành tro. Truy tìm đến rốt ráo, chẳng có 

một tướng thanh tịnh nào! 





* Hỏi: Xin hãy chỉ dạy những sách vở căn bản nói về phương pháp trì 

giới và nhân quả thần thông trong Phật giáo.  (Kỷ Vũ hỏi) 





Đáp:  Người  mới  học  đọc  về  giới  thì  có  sách  Ngũ  Giới  Tướng  Kinh 

Tiên  Yếu45  dễ  hiểu  nhất.  Sách  nhân  quả  nhiều  đến  nỗi  chẳng  thể  kể  xiết, 

chắc  là  những  nơi  lưu  thông  kinh  Phật  đều  có,  nhưng  viết  bằng  Văn  Ngôn 

hay  Bạch  Thoại  khác  nhau,  cần  phải  do  chính  mình  chọn  lựa.  Có  hai  cuốn 

Thọ Khang Bảo Giám và Dục Hải Hồi Cuồng đều nói về cái hại do phạm lỗi 

tà  dâm,  hãy  nên  chọn  đọc  trước.  Sách  ấy  là  thuốc  chữa  căn  bệnh  của  tiên 

sinh vậy! 





* Hỏi: Trong Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao có nói:  “Nếu kẻ nào trung 

 tiện,  xông  thấu  Tam  Bảo,  có  thể  bị  đọa  làm  giòi trong  nhà  xí”   (xem  trang 

chín  mươi  hai sách  [Ấn Quang  Pháp Sư Văn Sao] Tinh  Hoa  Lục). Nếu khi 

chúng ta đeo đội huy chương có hình Phật hay mật chú, ở chung với người 

khác, trong ấy có người trung tiện, xông trúng huy chương có hình Phật hay 

pháp bảo trên thân chúng ta, kẻ nào sẽ mắc tội?  (Huệ Khang hỏi)  





Đáp:  Tội ở  nơi hữu tâm tạo tác, ta đeo huy chương có hình Phật  hay 

mật chú, người ấy làm sao có thể biết được? Hễ có chuyện như vậy, chúng ta 

nên tránh né để đôi bên chẳng phạm lỗi! Nhưng kẻ hèn này cho rằng những 

vật như huy chương có hình Phật hoặc mật chú chớ nên đeo thường xuyên, 

vì  người  tại  gia,  ở  trong  nhà  phần  nhiều  bất  tịnh,  đấy  cũng  là  khinh  nhờn, 

hoặc lỡ quên đeo luôn vào nhà xí, sẽ thành bất kính! 





* Hỏi: Trong nhà tôi không có Phật đường thích đáng, trong khi niệm 

công khóa  mỗi sáng trong phòng,  nhằm  lúc người  nhà cầm bô  nước tiểu đi 

qua  cửa,  mùi  hôi  thường  xông  vào  tận  phòng  tôi,  ai  sẽ  bị  mắc  lỗi?  (Huệ 

 Khang hỏi)  





Đáp: Người  học Phật cần phải có trí  huệ  và từ bi, đã sợ  uế  vật  xông 

thấu Phật thì hãy nên phương tiện thiện xảo, dựa theo tình hình mà tìm cách. 

Người  ấy  cầm  bô  nước  tiểu  đi  ngang  qua  cửa,  chẳng  bước  vào  phòng,  sao 

không làm một tấm màn vải, treo ở cửa phòng để ngăn chặn? Ông lại nhiều 

lượt  hỏi  tội  thuộc  về  ai,  dẫu  thuộc  về  người  khác,  nhưng  người  ấy  tạo  tội 

hoàn toàn do ta, ta yên lòng được sao? 





*  Hỏi:  Nếu  bị  quỷ  thần  khuấy  nhiễu  thân  tâm,  sẽ  có  hiện  tượng  gì? 

 (Huệ Khang hỏi)  





Đáp: Cũng chẳng nhất định, vì tội nghiệp có lớn nhỏ, oán độc có cạn 

hay  sâu,  nên  hiện  tượng  ngàn  muôn  sai  biệt,  cũng  chẳng  phải  là  một  trạng 

thái! 





* Hỏi: Tôi kể từ khi bị bệnh tới nay, mỗi ngày thường thấy vật gì đó 

trong  suốt  bay  quanh,  trong  ngực  lại  còn  như  có  vật  gì  lấp  đầy,  ép  chặt, 

chẳng  thể  thoải  mái.  Nếu  lúc  niệm  Phật  ra  tiếng  thì  càng  nặng  hơn,  dường 

như có người dùng bàn tay đè lên vậy. Khi ngủ, cũng từng mộng thấy có vật 

gì đó tay cầm đao muốn đâm tôi, nhưng tôi nhanh nhẹn chạy tránh khỏi, rốt 

cuộc bị nó đâm trúng lưng và hông, khi tỉnh giấc mới biết là do bắp thịt co 

rút. Có lúc cũng mộng thấy đang ăn gì đó, tôi chẳng biết có phải là ngạ quỷ 

hay chăng? Bình thường, tôi cảm thấy tâm thần u ám, buồn bực, rởn da gà, 

lại còn  thường sanh  tâm  kinh  hãi, sân  hận, ngờ  vực.  Đối  với tình  hình  như 

trên,  mong  lão  cư  sĩ  ấn  chứng  có  phải  tôi  bị  bệnh  do  quỷ  khuấy  phá  hay 

chăng? Nên chữa trị như thế nào?  (Huệ Khang hỏi) 





Đáp:  Tình  trạng  bệnh  tật  như  ông  đã  nói,  cũng  sợ  rằng  là  do  oan 

nghiệt đời trước,  hãy  nên  một  mặt kiếm  bác sĩ  giỏi để chẩn đoán, chữa trị; 

một  mặt nên cầu cao tăng, sám  hối, thọ  giới, chí tâm  niệm Phật, hồi  hướng 

trọn khắp, sẽ có thể hóa hung thành cát. 





*  Hỏi: Nếu  người  lúc  đi  ngủ,  liền bất tỉnh  nhân sự,  ngẫu  nhiên được 

lay gọi trong lúc ấy sẽ tỉnh lại, đây là do nguyên cớ nào?  (Hà Khôn Mậu hỏi) 





Đáp:  Sự  thấy,  nghe,  hay,  biết,  hết  thảy  động  tác  của  con  người  hoàn 

toàn cậy vào lục căn và lục thức phan duyên lẫn nhau, liên lạc với nhau mà 

sanh khởi. Ở đây, tôi dùng đồng hồ để tỷ dụ, ý thức như dây cót (dây thiều), 

năm  thức  trước  giống  như  các  bánh  xe  răng  cưa  điều  khiển  kim  giờ  v.v... 

Khi ngủ giống như ngưng chạy, “ngưng chạy” để tạm nghỉ, nhưng sức thúc 

đẩy của dây cót trọn chẳng mất đi, tỉnh lại giống như lên dây cót cho “đồng 

hồ chết” khiến cho  nó  lại chạy. Sức thúc  đẩy của dây cót phát  ra, các bánh 

xe răng cưa điều khiển kim giờ đều khởi tác dụng. Đây là giảng theo thế tục, 

nếu sau này ông nghiên cứu Duy Thức sẽ hiểu rõ chân nghĩa. 





*  Hỏi: Lúc trời đất  hỗn độn,  những thần thức  (linh hồn) chưa tu đến 

cõi Phật có thể tồn tại hay chăng, hay là bị diệt vong? Đệ tử đã biết thần thức 

đến  được  Phật  độ  sẽ  có  thể  tồn  tại,  nhưng  nếu  người  chưa  thể  sanh  về  cõi 

Phật,  lấy  thế  giới  Sa  Bà  để  so  sánh,  hễ  gặp  khi  thế  giới  hỗn  độn,  nếu  thần 

thức  của  người  đã  chết  vẫn  tồn  tại  thì  thần  thức  ấy  phải  tới  nơi  nào?  (Hà 

 Khôn Mậu hỏi) 







Đáp: Cư sĩ thấy các ngôi sao trong hư không hay chăng? Số lượng của 

chúng có thể cùng tận hay chăng? Nếu chẳng thể biết trọn hết số lượng các 

ngôi  sao,  thì  cũng  chẳng  thể  biết  trọn  hết  số  lượng  các  thế  giới,  nhưng  vô 

lượng  thế  giới  quả  thật  là  thành,  trụ,  hoại,  không  chẳng  ngừng.  “Hoại, 

không” như hỗn độn, như trong biển sóng mòi cuộn lên, tan mất chẳng nhất 

định.  Thần  thức  chẳng  ở  trong  thế  giới  này,  ắt  trụ  trong  thế  giới  khác,  đâu 

phải lo không có chỗ nương gá! Nhưng một câu  “hay là bị diệt vong”  [trong 

lời hỏi của ông] lầm lẫn quá đỗi! Phải biết: Nếu có chuyện tiện nghi như thế, 

địa ngục há chẳng phải là uổng công lập ra hay chăng? 





* Hỏi: Quỷ đạo là một trong tam ác đạo, cũng chính là một nẻo [luân 

hồi] hứng chịu ác báo do gieo nhân ác, vì sao quỷ đạo còn có sức thần thông, 

có  thể  vận  dụng  thần  thông  ấy  để  biến  hóa,  gây  họa,  tạo  phước  cho  người 

đời trên dương gian, đó là do lẽ nào?  (Phương Phấn Thanh hỏi) 







Đáp:  Tuy  thuộc  ác  đạo,  nhưng  quả  báo  chẳng  giống  nhau,  như  súc 

sanh  tuy  thuộc  về  ác  đạo,  còn  có  lân,  phượng,  rùa,  rồng  là  những  con  vật 

thiêng. Quỷ loại rất nhiều, [những con quỷ] thuộc về loại quỷ trong cõi trời 

Tứ Vương, và loài quỷ đa tài46 thuộc quỷ đạo, sẽ có nhiều thần thông. Trong 

số  ấy,  có  kẻ  do  quả  báo  mà  đạt  được,  cũng  có  loài  do  sinh  lý  mà  có  thần 

thông. Chuyện  họa phước trong chốn nhân gian  là do quỷ quan thi  hành sự 

quyền biến, hoặc do báo ân v.v... 





*  Hỏi: Tôi thấy  gần đây ở  Hương Cảng ấn  hành  tượng Địa Tạng  Bồ 

Tát  mười  phần  tinh  xảo,  trang  nghiêm,  nên  cung  kính  thỉnh  về  thờ.  [Trong 

tượng  vẽ  ấy],  chầu  hầu  hai  bên  Bồ  Tát,  bên  trái  là  một  cụ  già  râu  dài,  bên 

phải là một tỳ-kheo trẻ tuổi, họ là ai vậy?  (Trạch Mạnh Thu hỏi) 





Đáp:  Tượng  Địa  Tạng  Bồ  Tát  thường  được  thờ  phổ  biến  ở  Trung 

Quốc  chính  là  hình  của  một  vị  tỳ-kheo  Cao  Ly  đời  Đường.  Vị  tỳ-kheo  ấy 

đến  núi Cửu  Hoa, được Mân Công thí đất, cúng dường, con trai ông ta bèn 

được  Ngài  thế  độ  xuất  gia,  pháp  danh  là  Đạo  Minh.  Trong  bức  tượng  do 

Hương Cảng in, vị tỳ-kheo bên phải là tôn giả Đạo Minh, cụ già bên trái là 

Mân Công. 





*  Hỏi:  Tôi  có  một  người  bạn  chuyên  xem  tướng  để  kiếm  sống.  Một 

hôm,  người  bạn  ấy  đến  nhà,  vừa  vào  cửa  liền  nói:  “Cửa  nhà  này  hướng  về 

phía Bạch Hổ47, chủ phá tài”, tôi không đáp. Sau đấy, tôi nghĩ lời ấy chẳng 

thể  tin,  vì  có  Phật,  Bồ  Tát  hiện  diện,  sẽ  không  có  gì  bất  lợi,  đúng  chăng? 

 (Trạch Mạnh Thu hỏi ) 

  



Đáp:  Thuật  Âm  Dương  Ngũ  Hành  sanh  khắc  hạn  cuộc  trong  chốn 

phàm  tục.  Đệ  tử  Phật  hãy  tuân  theo  lời  dạy  trong  kinh,  tin  sâu  nhân  quả. 

Làm lành, dẫu ở cuộc đất xấu, đất cũng chuyển thành tốt; làm điều bất thiện, 

dẫu  ở  cuộc  đất  tốt  lành,  đất  cũng  chuyển  thành  hung.  Thử  xem,  từ  xưa, 

những  kẻ  quyền  quý  nhưng  gian  tà,  tội  lỗi,  đối  với  nơi  họ  sống,  há  lẽ  nào 

chẳng chọn chỗ tốt lành, nhưng tới khi tội ác đã ngập đầu, vẫn chẳng tránh 

khỏi  cảnh  nhà  tan  người  mất,  đấy  là  do  liên  quan  đến  nhân  quả  hay  là  do 

cuộc đất tốt xấu vậy? 





*  Hỏi:  Người  già  tu  tập  ở  nhà  bị  quấy  nhiễu,  đến  nỗi  phải  xin  vào 

chùa ở để tu, nếu kiếp này chẳng liễu ngộ, có bị mang lông đội sừng đền nợ 

hay chăng?  (Phan Chấn Bang hỏi) 





Đáp:  Ở  trong  chùa,  bỏ  tiền  cúng  dường,  hoặc  tự  lo  ăn  uống;  nếu 

không mắc nợ, có gì phải trả? 





*  Hỏi:  Cha  mẹ  không  biết  chữ,  hằng  ngày  niệm  Phật  theo  đồng  hồ 

chẳng gián đoạn, nhưng tôi làm con em trong khóa tụng sáng tối, nguyện hồi 

hướng cho cha  mẹ, chẳng biết bài  văn  hồi hướng  như thế  nào? (Mong thầy 

viết một bài văn riêng)  (Phan Chấn Bang hỏi) 





Đáp:  Dùng  bài  văn  hồi  hướng  tám  câu,  mỗi  câu  năm  chữ48,  thay  đổi 

mấy chữ trở thành bốn câu là được rồi, kính cẩn nghĩ như thế này:  “Nguyện 

 dĩ thử công đức, thượng báo phụ mẫu ân, tận thử nhất Báo Thân, vãng sanh 

 Cực Lạc quốc”  (nguyện  đem công đức  này,  hồi  hướng ân cha  mẹ,  hết  một 

báo thân này, vãng sanh cõi Cực Lạc) . 





*  Hỏi: Cúng dường Địa  Tạng dùng  hương, hoa,  y phục, thức ăn, các 

thứ ngoạn cụ.  “Các món ngoạn cụ dùng cúng dường Bồ Tát”  có ý nghĩa như 

thế nào?  (Lại Đống Lương hỏi) 







Đáp:  Phàm  những  vật  chẳng  thuộc  đồ  dùng  trong  sinh  hoạt  thường 

ngày,  như  hết  thảy  các  món  cúng  dường  thanh  tịnh  để  trang  hoàng  đều  có 

thể gọi là “ngoạn cụ”. Những món như chuông, đỉnh, tranh chữ, tranh vẽ, đồ 

điêu khắc bằng kim loại hay đá, châu ngọc cũng đều là “ngoạn cụ”. Các thứ 

tràng,  phan,  lưới,  luân,  pháp  loa  trong  nhà  chùa,  hoa,  hương  cũng  đều  là 

“ngoạn cụ”. 





*  Hỏi:  Ví  như  người  tên  Giáp  thấy  do  tiễn  biệt  người  tên  Ất  mà  sát 

sanh, bèn khởi lòng thương xót, điều ấy có công đức hay chăng? Công đức 

to chừng nào?  (Trần Lâm Châu hỏi) 





Đáp:  Tâm  khởi  lên  thương  xót  là  ý  thiện,  một  hạt  giống  tốt  lành, 

đương  nhiên có công đức, nhiều  hay  ít cũng tùy thuộc sự phát tâm  lớn  hay 

nhỏ, há có thể đoán sẵn được ư? 





*  Hỏi:  Vì  sao  nhân  loại  có  nam  nữ khác  biệt,  lại  xảo  hợp  mang  thai 

sanh nở con cái, sao chẳng hóa sanh?  (Lý Học Thi hỏi)  





Đáp: Vạn pháp do nhân duyên sanh, có nhân và duyên của người nam 

bèn  hiện thân  nam, có  nhân  và duyên của  người  nữ bèn  hiện  thân  nữ.  Trời 

đất chia  ra âm  dương,  nhị  hoa cũng có đực và cái, không  gì chẳng phải do 

nhân duyên. Bậc hiền triết thế gian cũng có các thuyết như vô cực, thái cực, 

lưỡng nghi, tứ tượng v.v... biến hóa, có cùng một lẽ với thuyết duyên sanh. 

Nhân  loại  do  dâm  dục,  nhục  thể  hòa  hợp,  nên  có  thai  sanh.  Cõi  trời  trong 

Dục Giới tuy dâm dục, nhưng chẳng chung đụng thể xác, nên hóa sanh. Sắc 

Giới Thiên chẳng dâm dục, nên cũng là hóa sanh. Noãn, thai, thấp, hóa, mỗi 

loài vốn đều có nhân duyên! 







* Hỏi: Có phải là hết thảy các quỷ thần đều có Ngũ Thông? Nếu như 

vậy, vì sao họ chẳng thể tự độ hoặc độ tha, mà phải cần pháp sư (siêu độ)? 

 (Mạc Ngã Hư hỏi) 





Đáp:  Sức thần  thông của quỷ thần, có đến  mấy thứ,  hoàn toàn chẳng 

nhất định.  Lại còn có lớn  hay  nhỏ sai khác! Phải  biết: Chuyện “độ” lại còn 

có “siêu thăng”  và “xuất thế” khác biệt, nhưng đối  với  hai thứ ấy, sức Ngũ 

Thông chẳng thể thực hiện! Vẫn là do nghiệp lực làm chủ thể, ác nghiệp đọa 

tam  đồ,  hữu  lậu thiện bèn sanh  trong cõi trời  người. Nếu  luận định  về  xuất 

thế, chỉ có Phật pháp; vì thế, ắt phải cậy vào pháp sư. Dẫu cho lục đạo thăng 

trầm trong thế gian, sau khi đã đọa, trước lúc thiện chủng tử khởi hiện hành, 

giống như té xuống vực sâu, ắt phải cậy vào thuyền bè mới có thể thoát ra. 

Phật pháp là chiếc bè báu, pháp ấy có sức chuyển nghiệp, nên nỗi khổ hiện 

tiền cũng phải cậy vào Phật pháp để giải thoát. 





* Hỏi: Ngài Mục Liên cứu mẹ có phải là nhờ vào tâm lực của các vị 

đại Bồ Tát hay chăng? Vì sao tâm có sức mạnh ấy? Từ nơi nào phát ra? Phát 

ra như thế  nào? Xe hay thuyền có thể di động theo ý  muốn  là do  ngoại  lực 

thúc  đẩy,  tâm  thật  sự  có  sức  tự  thúc  đẩy  ư?  Mẹ  ngài  Mục  Liên  do  nghiệp 

chướng  đã  tiêu  trừ  (sau  khi  nghiệp  chướng  giảm  nhẹ)  mà  được  cứu  đấy 

chăng? Chúng sanh có thể đới nghiệp vãng sanh, nhưng nghiệp được mang 

theo trong ý thức, hay là mang theo ở nơi đâu? Vì sao trì chú, niệm Phật có 

thể tiêu nghiệp? Tiêu như thế nào?  (Mạc Ngã Hư hỏi) 





Đáp: Câu hỏi này được chia thành năm đoạn, cần phải chia ra để đáp. 

1. Phàm là động vật sẽ có tâm (tâm ấy không phải là quả tim, mà chính 

là nói tới “linh giác”). Có tâm bèn khởi niệm, khởi niệm liền có chuyện tạo 

tác  nơi  ba  chỗ  thân,  khẩu,  ý.  Chuyện  được  tạo  tác  có  lớn,  nhỏ,  mạnh,  yếu, 

lâu  dài,  tạm  thời,  các  thứ  khác  nhau,  đó  là  mức  độ  biểu  hiện  của  tâm  lực. 

Nho gia cũng nói tới tâm lực, họ từng nói:  “Tâm bất tại yên, thị nhi bất kiến, 

 thính nhi bất văn, thực nhi bất tri kỳ vị”  (Chẳng chú tâm thì nhìn chẳng thấy, 

nghe  chẳng  lọt  tai,  ăn  chẳng  biết  mùi  vị).  Hãy  thử  nghĩ:  Thấy,  nghe,  phân 

biệt mùi vị là chuyện hết sức nhỏ nhặt, mà vẫn là tác dụng của tâm, huống gì 

những chuyện lớn hơn! 

2. Ngài lại lấy xe và thuyền để tỷ dụ cái tâm, kẻ hèn này cho rằng tỷ dụ 

ấy chẳng thích đáng lắm, vì động lực có chủ động và bị động khác nhau! Xe 

và thuyền bất quá là vật thể bị động, chỉ có thể sánh với thân và  miệng của 

con người, nhưng thân và miệng hoạt động là do tâm; như xe và thuyền hoạt 

động cũng có kẻ làm chủ, kẻ làm chủ ấy mới có thể ví như tâm! 

3. Chuyện mẹ của tôn giả Mục Liên “tội tiêu, được cứu” chép trong kinh 

Vu Lan Bồn. Nếu chẳng tin kinh, chẳng còn gì để nói nữa! 

4. Vãng sanh  là thức thứ tám. Thức  này còn có tên  là Hàm  Tàng Thức, 

hết  thảy  các  chủng  tử  thiện  ác  đều  chứa  trong  ấy,  giống  như  cuốn  phim 

nhựa: Ảnh chẳng lìa khỏi phim! 

5.  Tôi  cũng  dùng  tỷ  dụ  để  nói  rõ cùng  Ngài: Tủ  lạnh  đóng  băng  cứng, 

mà dùng tay sờ soạng, ắt cóng tay, buốt da. Nếu dùng khí  nóng thổi  vào tủ 

lạnh  thường  xuyên,  thử  hỏi  bên  trong  tủ  có  đóng  băng  cứng  được  hay 

chăng? 



* Hỏi: Kinh Kim Cang, trong phần thứ mười bảy tức phần Cứu Cánh Vô 

Ngã có câu  “danh nhất thiết pháp”  (gọi là hết thảy các pháp), pháp được nói 

trong phần trước là Phật pháp, đoạn giữa nói  “ pháp ”  chẳng phải là hết thảy 

các pháp, đoạn sau lại nói  “cố danh nhất thiết pháp”  (nên gọi là hết thảy các 

pháp).  Ba  đoạn  ấy  trước  hết  là  “là”,  rồi  “chẳng  là”,  sau  đấy  lại  “là”,  chẳng 

biết đấy có phải là nói lời phương tiện hay chăng?  (Nhan Văn Bạo hỏi)  

  

Đáp:  Ngã  Kiến  là  chướng  ngại  lớn  nhất  trong  việc  cầu  giác  ngộ,  trước 

hết ắt  phải phá trừ,  nhưng Ngã  lại chia thành  hai thứ là Nhân Ngã  và  Pháp 

Ngã, đều phải nên phá trừ. Mấy câu ấy mang ý nghĩa phá chấp trước Ngã và 

Pháp. 



* Hỏi: Có sư X... là trụ trì chùa Y... tại làng Z... nhằm tuyên dương Phật 

giáo,  thỉnh  hai  vị  cư  sĩ  Giáp  và  Ất  ở  trong  điện  Tam  Bảo  chùa  ấy,  phát 

nguyện độ chúng sanh, chiêu sinh  miễn phí, lập lớp học buổi tối nhằm mục 

đích  khuyến  thiện.  Về  sau,  hai  vị  cư  sĩ  ấy  giữ  nghiêm  ngặt  nguyện  trước, 

chẳng  nhận của học sinh  mảy  may  nào, nhưng  vị trụ trì X... thấy chẳng thể 

kiếm lợi từ học sinh bèn khởi ác ý, muốn đuổi hai vị cư sĩ đi xa. Nhưng hai 

vị  cư sĩ  ấy  do  chính  ông  ta  mời  đến,  nay  lại  bảo  họ  trở  về,  khởi  xướng  do 

ông ta mà phản đối cũng do ông ta, chẳng biết ai đúng, ai sai, kết quả về sau 

của ba người ấy như thế nào, kính xin khai thị?  (Nhan Văn Bạo hỏi)  



Đáp:  Chẳng  cần  luận  định  đúng  hay  sai!  Về  sau  sẽ  tự  có  nhân  quả, 

nhưng giữa khách và chủ đã có định sẵn ranh giới, chủ đã chẳng muốn giữ, 

sao khách cứ phải khiên cưỡng ở lại? 



*  Hỏi: Sau đấy, chuyện  này khiến cho  nhân sĩ  nơi ấy bất  mãn,  liền can 

thiệp với trụ trì, bắt ông ta giữ hai vị cư sĩ sống vĩnh viễn trong chùa ấy, mở 

cuộc họp quyết định lo riêng cơm nước cho hai vị cư sĩ, [các nhu cầu] trong 

cuộc sống thường ngày do người chủ quản nơi ấy phụ trách cung cấp, trụ trì 

cũng  đồng  ý;  nhưng  thành  toàn  cho  cư sĩ  tại  gia  là  do  yêu  cầu  của  nơi  ấy, 

cho nên trong chùa lại chia ra ăn uống riêng rẽ, chẳng biết hai vị cư sĩ ấy có 

vi phạm Thanh Quy của chùa miếu hay không?  (Nhan Văn Bạo hỏi)  



Đáp: Chẳng ăn cơm  nhà chùa,  nên chẳng  phạm Thanh Quy;  nhưng cần 

gì mà phải làm chuyện oán ghét mà cứ phải gặp gỡ ấy! 



*  Hỏi: Nhưng  cư sĩ  Giáp  là  một  người  khách  cô  độc  từ  làng  khác,  nếu 

bây  giờ  bị  đuổi  đi,  sẽ  không  có  nhà  để  trở  về,  không  chốn  nương  thân,  do 

tình thế bức bách, bất đắc dĩ nhân sĩ nơi ấy phải chèo kéo, lưu lại, tạm thời ở 

trong chùa ấy, nhưng cư sĩ Giáp lại sợ sau này trụ trì chẳng vui lòng, nên đã 

cậy bạn bè khắp nơi xin ở nhờ chỗ nọ. Nếu may ra thành tựu, khi ấy, sẽ rời 

nơi đây sang đó. Chẳng biết vị cư sĩ này có trái nghịch tấm lòng phát nguyện 

và  phạm  tội  vọng  ngữ do  đã  nhận  lời  lúc  được  người  nơi  ấy  chèo  kéo  hay 

chăng?  (Nhan Văn Bạo hỏi)  



Đáp: Duyên hợp thì ở, duyên hết thì đi. Con người có sanh, trụ, dị, diệt, 

thế giới có thành, trụ, hoại, không; há có pháp nào thường hằng? 



* Hỏi: Đệ tử có thể thờ hình của Vân Công thượng nhân và Địa Tạng Bồ 

Tát trong cùng một khung hình hay chăng?  (Nhan Phật Triệu hỏi)  



Đáp: Thờ riêng ra thì hay hơn! Nếu do vị trí hạn chế, dẫu thờ trong cùng 

một khung kiếng, phải đặt thánh tượng Địa Tạng Bồ Tát ở phía trên. 



*  Hỏi:  Khi  cư  sĩ  hướng  về  tỳ-kheo-ni  đảnh  lễ,  nên  xưng  hô  ra  sao? 

 (Nhan Phật Triệu hỏi) 

  



Đáp: Cũng gọi là pháp sư, chẳng cần khởi phân biệt. 





*  Hỏi: Nếu  ngẫu  nhiên  gặp  những  vị  đại  cư  sĩ  Phật  giáo  trọn  đời  hộ 

pháp như Phương Luân, Niệm Sanh v.v... hướng về họ đảnh lễ, nên xưng hô 

như thế nào?  (Nhan Phật Triệu hỏi) 





Đáp: Người cao tuổi gọi là lão cư sĩ, người ngang tuổi thì gọi là đại cư 

sĩ. 





* Hỏi: Tăng Bảo hiện thời, đang lúc cá rồng hỗn tạp, cớ sao những vị 

được  gọi  là  đại  cư  sĩ  trong  Phật  giáo  chẳng  phát  động  phong  trào  “kính 

Tăng”, khiến cho người trọn đủ tư cách Tăng Bảo được nâng cao địa vị. Có 

ganh đua, chọn lọc thì mới có thể đạt đến mục tiêu tuyển chọn, nhằm gạt bỏ 

những con quỷ làm kinh sám tăng chẳng ra tăng, tục chẳng ra tục, chấp Lý, 

hay  những  gã  có  vợ  con,  luôn  mưu  lợi  cho  tương  lai  cá  nhân.  Nếu  có  thể 

chọn lựa bất cứ vị nào cũng đầy đủ tư cách Tăng Bảo chẳng vướng mắc thì 

giáo  phong  mới  được  nâng  cao.  Nếu  không,  phong  khí  sẽ  ngày  càng  bại 

hoại!  (Nhan Phật Triệu hỏi)  

  

  

Đáp: Sống ở nơi đây, trong thời này, cần phải mở rộng tầm mắt, nhận 

biết hoàn cảnh, so sánh sự phát triển của Phật giáo và các tôn giáo khác thì 

[Phật giáo] đã trở thành lạc hậu, hãy nên nhẫn nại, đoàn kết, chớ nên tạo nên 

chuyện phân hóa nữa. Kẻ làm kinh sám để kiếm sống, quả thật chẳng phải là 

[theo  đúng]  đại  đạo,  nhưng  vẫn  chẳng  thuộc  vào  năm  thứ  tà  mạng.  Há  có 

biết giáo pháp của chúng ta gặp hoạn nạn to lớn chẳng do các tôn giáo ngoại 

lai [gây ra],  mà  là do  mấy tôn  giáo  vốn có trong  nước đều  mượn chiêu  bài 

Phật  giáo, bí  mật  hoạt động,  tín đồ  Phật  giáo thiếu chánh tri kiến, đa số bỏ 

cái này chạy theo cái kia. Vì thế, trước mắt, hãy nên tìm cách cứu vãn, chớ 

nên xua cá xuống vực sâu49! 





*  Hỏi: Câu  “Phạm âm, hải triều âm”  trong phẩm  Phổ Môn chỉ sóng 

biển tại núi Phổ Đà, hay là nói Phật pháp phổ biến như hải triều?  (Nhan Văn 

 Bạo hỏi) 





Đáp:  Phạm  Âm  là  âm  thanh  thanh  tịnh,  vô  nhiễm;  Hải  Triều  Âm  là 

thuyết pháp khế cơ, giống như hải triều [lên xuống đúng giờ] chẳng lỗi hẹn. 

Triều  Âm  Động  của  Phổ  Đà  sơn  là  dựa  theo  kinh,  chứ  không  phải  là  kinh 

văn mượn cảnh Phổ Đà để nói! 



*  Hỏi: Có  người  nói  “Xá Lợi Tử”  trong  Tâm  Kinh  là  ngài Xá  Lợi  Phất 

đệ tử trí huệ bậc nhất của đức Phật, có người nói là xá-lợi sau khi đức Phật 

nhập Niết Bàn  lưu  lại! Rốt cuộc  là thuyết trước đúng  hay  thuyết sau đúng? 

 (Nhan Văn Bạo hỏi). 





Đáp:   “Xá  Lợi  Tử”   tuy  có  hai  cách  giải  thích  trước  và  sau  như  trên, 

nhưng Xá Lợi Tử được nhắc đến trong Tâm Kinh là tên người. 





* Hỏi: Như Lai khởi lên pháp hạnh thanh tịnh khi tu nhân, nếu Bồ Tát 

ở giữa đại chúng, khởi tâm thanh tịnh, làm thế nào để xa lìa các bệnh, nghĩa 

ấy như thế nào?  (Phan Diệu Huyền hỏi)  





Đáp: [Ông nói điều trên đây] phát xuất từ kinh nào, chưa từng chỉ rõ, 

không cách nào tra khảo, chẳng thể đáp bừa! 





* Hỏi: Muốn dạo trong biển đại tịch diệt của Như Lai, làm thế nào để 

có thể đoạn căn bản luân hồi? Trong các nẻo luân hồi, có mấy chủng tánh, tu 

Phật Bồ Đề có mấy thứ khác nhau? Nghĩa ấy ra sao?  (Phan Diệu Huyền hỏi)  





Đáp: Chưa thể hiểu rõ tôn ý, nên tạm thời chẳng đáp, xin hãy tha thứ. 





*  Hỏi:  Đức Phật  nói chẳng trụ  trong  hết thảy trụ, khi có  hết thảy các 

cảnh giới xảy đến, chẳng thể giữ lấy. Con người hiện thời nói niệm Phật rất 

giống  như  Đại  Thừa,  [đó  là  do]  vị  tổ  sư  đời  thứ  mấy  nói,  hay  là  người  ta 

thuận theo thời đại đã nói?  (Phan Diệu Huyền hỏi)  





Đáp: Tôi cũng chẳng thể liễu giải tôn ý trong câu hỏi này, nên chẳng 

đáp bừa! 





* Hỏi: Nghe nói bên Mỹ có  một đứa con nhà giàu,  mẹ hắn có tài sản 

thật  lớn,  hắn  mong  sớm  có  ngày  được  hưởng,  nên  chẳng  tiếc  hết  thảy,  giết 

chết mẹ. Hắn có đáng bị phán tội tử hình hay không? Nếu bị kết tội tử hình, 

giết hắn đi thì có phạm giới hay không? (Nói theo quan điểm Phật giáo)  (liên 

 hữu thuộc ban Liên Vân hỏi) 

  



Đáp:  Chấp  hành  thưởng  phạt  thuộc  về  vấn  đề  chính  trị.  Giáo  hóa, 

hướng dẫn  lòng  người  là  vấn đề  giáo dục  và  tôn  giáo,  mỗi  phương diện có 

quyền hạn riêng, chớ nên trộn lẫn lại để bàn định. Chính trị có các thứ pháp 

quy, tuân theo đó mà hành thì chính là tuân thủ phép nước. Kẻ phạm pháp bị 

phán tội tử  hình  là do pháp  luật  buộc tội chết, chứ không  phải do quan  tòa 

khiến cho hắn bị chết, giống như kẻ tạo ác vào địa ngục, là do nghiệp lực lôi 

dắt, quả thật chẳng phải do thần hay quỷ sai sử. Xét về lập trường Phật giáo, 

há có dị nghị! 





* Hỏi: Kinh dạy  “nan hành đạo dị thành Phật, dị hành đạo nan thành 

 Phật”   (đạo  khó  hành  dễ  thành  Phật,  đạo  dễ  hành  khó  thành  Phật),  xin  hỏi 

nan hành đạo là gì, dị hành đạo là gì?  (Chung Quán Tĩnh hỏi)  





Đáp:  Trong  lời  hỏi  này, sợ là đã chép sai  câu  nói,  hay  là bịa đặt, xin 

hãy cho biết [câu ấy] xuất phát từ kinh nào, tôi sẽ lại kính cẩn trả lời để khỏi 

phạm lỗi! 





*  Hỏi:  Tệ  nhân  có  một  chuyện  lạ  lùng!  Có  một  khúc  hát  đã  quên 

khuấy từ lâu, nay muốn hát khúc ấy, nhưng đã hoàn toàn không còn dấu vết 

hay ấn tượng để có thể tìm  lại, từ đầu đến cuối không có cách  nào  nghĩ  ra, 

nhưng về sau, đang trong lúc lơ mơ nửa thức, nửa ngủ, chợt buột miệng hát 

ra, đúng  là  mầu  nhiệm chẳng thể  nghĩ bàn!  Trước lúc  ngủ,  vì sao có huyễn 

giác?  (Chương Phổ Minh hỏi) 





Đáp: Phàm có một ý niệm, hay một chuyện gì, đều có một bóng dáng 

được  ghi  trong  thức  điền  thứ  tám,  điều  ấy  được  gọi  là  “chủng  tử”.  Đã  có 

chủng tử, hễ gặp duyên sẽ khởi hiện hành, thế tục thường gọi là “phản ảnh”. 

Tuy ông nghĩ chẳng ra ca khúc ấy, nhưng nó thật sự ẩn tàng trong thức, chợt 

khởi hiện hành, nên tự nhiên có thể buột miệng hát ra. 





* Hỏi: Lúc đức Thế Tôn giáng sanh, có một vị Bà La Môn tên là A Tư 

Đà (Asita) tiên nhân được phụ vương của Phật cho xem tướng Thái Tử. Lại 

nữa,  theo  kinh  Kim  Cang,  trưởng  lão  Tu  Bồ  Đề  lúc  sanh  ra,  cha  mẹ  cũng 

mời  một  thầy  tướng  số  đến  gieo  một  quẻ,  bói  được  một  quẻ  tốt,  cho  nên 

Ngài có một tên là Thiện Cát (Thiện Cát là từ dịch nghĩa của danh xưng Tu 

Bồ Đề  mà biết), nên  hiểu  lý ấy  như thế  nào, xin chỉ dạy!  (Trần Tuyền Lâm 

 hỏi)  

  



Đáp: Đức Thế  Tôn  giáng thế, xuất  gia, chứng đạo, trải  một thời  gian 

ba  mươi  năm,  mới  thuyết  pháp  độ  chúng  sanh  nên  có  Phật  giáo.  A  Tư  Đà 

tiên nhân xem tướng là chuyện trước khi lập giáo ba  mươi năm. Chuyện ấy 

đối với Phật giáo có gì đáng ngại! Tu Bồ Đề theo Phật làm đệ tử, cũng là lúc 

đã  trưởng  thành,  những  chuyện  trước  khi  Ngài  quy  y  Phật  môn  chẳng  liên 

quan gì đến Phật giáo! 





*  Hỏi: Ma  Ha  là  lớn  nhất,  Ma  Ha  Đại  Pháp  Vương  là  Ma  Ha  to  lớn 

bao gồm cả càn khôn và vũ trụ ư? Coi tâm này là trời, trời cao chẳng có cực 

hạn,  nhưng  tâm  vượt  khỏi  trời.  Đất  dày  chẳng  thể  lường,  nhưng  tâm  vượt 

hơn  đất,  tâm  to  lớn  bao  trùm  thái  hư,  tâm  lớn  lao  thay!  Xin  hãy  chỉ  dạy, 

trong hai đại nguyện ấy, nguyện nào là lớn?  (Lý Thanh Mộc hỏi) 





Đáp: Kinh dạy:  “Đương tri hư không, sanh nhữ tâm nội, do như phiến 

 vân,  điểm  thái  thanh  lý,  huống  chư  thế  giới,  tại  hư  không  da?  ”   (Hãy  nên 

biết, hư không sanh trong tâm ông giống như một vầng mây điểm giữa trời 

xanh, huống hồ các thế giới ở trong hư không ư?). Ngài nói đến trời, đất, bất 

quá là một phần ngàn vạn của tam thiên đại thiên thế giới, sao lại cho là lớn. 

Nếu đem trời đất so với tâm thì có khác nào một bọt sóng trong biển cả! 





* Hỏi: Xét theo cổ lệ của nước ta, có các thứ tôn giáo khác nhau, đối 

với người thế tục, mỗi khi trong nhà có tang sự hay hỷ sự, ắt phải  mời thầy 

Kham Dư50 đến xem xét địa lý, trạch nhật, tức là chọn lựa giờ hên, ngày tốt, 

cho đúng lẽ tương hình, tương khắc51 nhằm đón hên, tránh dữ v.v... Gần đây, 

tôi  quy  y  Tam  Bảo,  trở  thành  tín  đồ  Phật  giáo,  đối  với  Phật  lý  cũng  chưa 

nghiên  cứu,  trong  bụng  mười  phần  nghi  ngờ,  lo  lắng;  bởi  lẽ,  giáo  đồ  Phật 

giáo  chúng  ta  cũng  nên  tuân  thủ  ba  điều  trên  đây  hay  chăng?  (Dương  Kim 

 Toàn hỏi). 





Đáp:  Những  chuyện  như  xem  Địa  Lý,  chọn  ngày  v.v...  đều  thuộc  về 

bói toán cát hung. Phật  giáo đồ  mà  làm  nghề ấy sẽ gọi  là “tà mạng”, kẻ tin 

những  chuyện  ấy  gọi  là  “tà  tín”.  Phật  giáo  đồ  hãy  nên  tuân  theo  lý  trí,  đối 

với  chuyện  hướng  lành,  tránh  dữ,  hãy  cầu  nơi  nhân  quả,  sẽ  ngàn  vạn  phần 

chuẩn xác, chẳng cần phải noi theo thói tục. 





*  Hỏi:  Chẳng  biết  giáo  chủ  nguyên  thủy  của  các  thầy  chọn  ngày  và 

thầy  Địa  Lý  tên  họ  là  gì?  [Câu  hỏi]  thứ  hai  là  từ  cổ  đến  nay  đã  bao  nhiêu 

năm?  (Dương Kim Toàn hỏi)  





Đáp:  Thuật  này  đâu  phải  là  tôn  giáo,  làm  sao  có  giáo  chủ  được!  Bất 

quá, loại kỹ thuật này phần nhiều thoát thai từ thuyết Bát Quái, Âm Dương, 

Ngũ Hành. Ắt bọn họ sẽ nêu tên một vị là tổ sư, nhưng phần lớn là gán ghép, 

hoặc  bịa ra, kẻ  hèn  này chưa từng  thân cận  họ,  nên chẳng biết  họ tôn sùng 

ai! 





* Hỏi: Quyết định tu theo một hạnh môn nào, phải quy y với pháp sư 

thuộc  tông  ấy  để  mong  được  chỉ  ra  chỗ  mê  mờ,  nhưng  tôi  quy  y  với  hòa 

thượng Quảng Khâm của Thiền Tông, nếu tu Tịnh Độ, có cần phải quy y lại 

với pháp sư trong Tịnh Tông hay chăng?  (Trịnh Trường Lâm hỏi) 





Đáp: Quy y Tăng là quy y Tăng đoàn, hết thảy các vị Tăng đều là thầy 

ta,  không  cần  phải  quy  y  lại.  Nếu  học  pháp  môn,  hướng  tới  các  vị  đại  đức 

thuộc một tông chuyên môn [tu tập pháp môn ấy] giữ lễ đệ tử để thỉnh giáo, 

như Khổng Tử thông thạo lục nghệ52, thầy của Ngài cũng nhiều ngần ấy! 





* Hỏi: Khi tôi thọ giới, mặc quân phục đứng trước mọi người là vì tập 

khí thế tục chưa trừ, lại vì người niệm kinh cho tôi là một vị ni sư nên cảm 

thấy rất bất an, tâm cũng thiếu chí thành, quy  y  như vậy có phải  là  vô  hiệu 

hay chăng, hoặc là đâm ra còn có tội?  (Trịnh Trường Lâm hỏi) 







Đáp: Chuyện đã  là quá khứ, dẫu  hối chẳng  làm được  gì,  nay chỉ còn 

cách đối trước Phật chí thành sám hối mà thôi! 





* Hỏi: Phật tử do hoàn cảnh bức bách, phải ăn năm thứ tịnh nhục đến 

nỗi đâm ngán khó nuốt xuống được. Dẫu ăn rau bên cạnh thịt cũng thế, phải 

nên làm như thế nào?  (Trạch Mạnh Thu hỏi) 





Đáp: Chỉ có rau xanh là được rồi, điều này cần gì phải bàn định nữa? 





* Hỏi: Đệ53 đọc cuốn Nam Hải Phổ Đà Sơn Truyền Kỳ Dị Văn Lục do 

pháp  sư  Chử Vân  ở  Phượng  Sơn  Phật  Giáo  Liên  Xã  trước  tác,  thấy  những 

điều  nói  về  sự  linh  cảm  của  đức  Đại  Bi  Quán  Thế  Âm  khiến  cho  kẻ  khác 

nghiêm  túc  dấy  lòng  cung  kính.  Như  vậy  thì  có  phải  là  thánh  tượng  Quán 

Thế  Âm  Bồ Tát được thờ  bởi các Thiền tự thông thường khác  và các cư sĩ 

niệm Phật đều chẳng linh cảm bằng Quán Âm Bồ Tát tại đại đạo tràng Phổ 

Đà Sơn?  (Trác Trung Chấn hỏi) 

  



Đáp: Bồ Tát linh ứng là do tâm cảm; nếu có thể chí thành, ở đâu cũng 

linh cả! 





*  Hỏi:  Ngoài  các  cõi  Phật  trong  mười  phương,  có  các  cõi  Phật  khác 

hay chăng? Trong mười phương chư Phật, Bồ Tát, địa vị Phật chẳng có cao 

thấp,  vị  Phật  nào  thành  Phật  sớm  nhất?  Và  A  Di  Đà  Phật  có  phải  là  địa  vị 

cao nhất trong  mười phương chư Phật hay không? Lại nữa, có phải là trong 

mỗi câu chú Đại Bi đều có thánh hiệu Bồ Tát?  (Trác Trung Chấn hỏi) 





Đáp:  Đã  nói  là   “mười  phương” ,  ắt  trọn  khắp  chiều  dọc  lẫn  chiều 

ngang, làm sao còn có gì ở ngoài được nữa? Nói tới Phật thì Phật Phật đạo 

đồng, nói tới Bồ Tát thì có bốn mươi hai cấp sai khác. Ở đây, dùng mặt trăng 

để tỷ dụ, từ mùng Một tới Mười Bốn đều ví như Bồ Tát, ánh sáng mặt trăng 

mỗi  hôm  mỗi khác. Còn  ngày Rằm  ví  như đức  Phật, trăng đêm Rằm  tháng 

Giêng, tháng Hai, tháng Ba cho đến tháng Chạp, không gì chẳng giống nhau. 

Lời kệ xưng tán  “A Di Đà đệ nhất”  nhằm ca ngợi thệ nguyện của Ngài. Chú 

Đại Bi thuộc về Chân Ngôn, theo cổ lệ chẳng được phép phiên dịch. Đối với 

bản chú  giải [chú Đại  Bi] bằng  hình  vẽ (thường  gọi  là Đại  Bi Xuất Tượng) 

được lưu hành trong thế gian, do kẻ hèn này học thức nông cạn, chẳng hiểu 

Phạn văn, nhưng luôn cảm thấy hoài nghi. Chẳng hạn như trong bài chú, câu 

 “sa bà ha”  (svāhā) rất nhiều, nhưng mỗi câu  “sa bà ha”  lại được giảng khác 

nhau,  sao  lại  có  chuyện  chữ  giống  nhau,  âm  giống  nhau,  mà  rốt  cuộc  lại 

phân  biệt  nhiều  đến  thế?  Cư sĩ  hỏi  điều  này,  xin  thứ  lỗi,  tôi  chẳng  thể  đáp 

được! 





* Hỏi: Xứ Ấn Độ kể từ sau khi Phật Thích Ca thành Phật, đã trở thành 

thánh  địa  khởi  nguồn  của  Phật  giáo  toàn  thế  giới,  vậy  thì  trước  khi  Phật 

Thích  Ca  thành  Phật,  trong  các  quốc  gia  khác  có  Phật  giáo  tồn  tại  hay 

chăng?  (Trác Trung Chấn hỏi) 





Đáp:  Pháp  vận  của  Phật,  gồm  bốn  thời  kỳ  lớn:  Chánh,  Tượng,  Mạt, 

Diệt. Trong thế giới này, trước đó tuy có Phật pháp, nhưng sau khi pháp diệt, 

Thích Ca Thế Tôn mới giáng thế. Nói như vậy, có thể nói là trước khi Thích 

Ca Như Lai giáng thế, các nước hoàn toàn chẳng có Phật giáo. 





* Hỏi: Liên Tông kể từ Sơ Tổ Viễn Công đại sư (tổ Huệ Viễn) cho tới 

Ấn  Công  đại  sư (tổ  Ấn  Quang)  viên  tịch,  tính  tới  vị  tổ  thứ  mười  ba  chỉ  có 

mười ba vị. Tổ sư hai tông Thiền và Mật, tính đến hiện tại có bao nhiêu vị? 

 (Trác Trung Chấn hỏi) 





Đáp:  Thiền kể từ  ngài Đạt Ma từ Tây Phương sang  [Trung  Hoa], trở 

thành  Đông  Độ  Sơ  Tổ,  sau  khi  truyền  tới  Ngũ  Tổ,  bèn  chia  thành  hai  phái 

Nam  Bắc.  Phái  phương  Bắc  chẳng  phân  chia,  phương  Nam  từ  Lục  Tổ  trở 

xuống có ngũ gia thất tông54 khác nhau. Mỗi chi phái đều khởi sắc, mỗi tông 

có tổ riêng, phức tạp khó thể thuật trọn, ông có  thể tra cứu trong sách Ngũ 

Đăng  Hội  Nguyên55.  Hệ  thống  truyền  thừa  của  Mật  Tông  được  tính  theo 

cách đặc biệt, khởi đầu từ Đại Nhật Như Lai ở Tây Thổ, trải qua [các tổ sư 

ở] Trung Quốc, cho tới Hoằng Pháp Thượng Sư của Nhật Bản thì ngừng, gọi 

là  “bát tổ tương thừa”  (tám vị tổ truyền thừa)56. 





* Hỏi: Ma Vương Ba Tuần đạt được phước ma ra sao? Khi phước ma 

đã hết, có đọa tam ác đạo hay không? Sau khi Ba Tuần đọa lạc, có phải là do 

ma con, ma cháu nối ngôi làm ma vương giống như Nhất Sanh Bổ Xứ được 

nói trong kinh A Di Đà hay không?  (Trương Bảo Hành hỏi) 





Đáp:  Ma  vương  báo  tận,  tự  nhiên  đọa  lạc.  Còn  như  nói  ma  con,  ma 

cháu kế vị, tuy chưa thấy kinh văn [nói như vậy], nhưng tôi nghĩ là chuyện 

đương nhiên. 





* Hỏi: Địa ngục trong Phật giáo là nói tới nơi nào? Có phải là duy tâm 

sở tạo hay không?  (Trương Bảo Hành hỏi) 





Đáp: Trong kinh có nói dưới chân núi Thiết Vy và dưới đất v..v... đều 

là những chỗ có đại địa ngục; trong núi, ngoài đồng trống đều có, đấy là tiểu 

địa ngục cô độc! 





* Hỏi: Trong Phật giáo, hai chúng xuất gia chẳng ăn các thứ thịt, nói 

là vì chúng sanh đều là cha mẹ trong nhiều đời nhiều kiếp quá khứ, và là chư 

Phật vị lai, nên chẳng nhẫn tâm ăn thịt chúng sanh, nhưng trong kinh điển có 

nói chư thiên khi hưởng hết phước báo trong cõi trời, có lúc đọa làm gỗ, đá, 

kim loại, đất. Vậy thì trong các thứ rau dưa cũng có chúng sanh bị đọa, nếu 

hai chúng xuất gia ăn rau dưa, há chẳng phải là phạm giới ư?  (Trương Bảo 

 Hành hỏi) 





Đáp:  Hưởng  hết  phước  trời, đọa  lạc trong  các đường thấp  hơn, đó  là 

chuyện thường nghe nói. Còn như hóa làm gỗ, đá, kẻ hèn này xem kinh quá 

ít, chưa hề thấy, chỉ để đó chẳng bàn tới, chờ bậc thông gia [giải đáp]. Hàng 

xuất  gia  ăn  các  thứ rau,  phải  cẩn  thận  gột  sạch  các  loài  trùng  nhỏ.  Thời  cổ 

chưa có nước  máy, những  thứ để  uống  phải dùng  vải  lọc, suy ra cũng biết! 

Nhưng hạnh kiêng giết cũng chỉ là dốc hết tâm lực [thực hiện], dốc hết sức 

tránh né, nhằm trọn hết lòng từ bi của ta. Nếu thân tâm chẳng làm được, chỉ 

đành  thuận  theo,  như  hít thở  và  đi  lại,  không  gì  chẳng  sát  sanh!  Lỗi  do  vô 

tâm đã nặng nề lắm rồi; vì thế, càng chớ nên cố tình giết chóc! 





*  Hỏi:  Trong  quá  trình  địa  cầu  thành,  trụ,  hoại,  không,  trong  thời  kỳ 

hoại,  lục đạo chúng sanh đều tới  nơi  nào? Kinh  lại  nói  phía dưới Tứ Thiền 

Thiên  đều  bị  phong  tai,  hỏa  tai,  thủy  tai  gây  hại,  vậy  thì  trong  quá  trình 

Không,  Tứ  Thiền  Thiên  vẫn  tồn  tại  như cũ,  hay  cũng  bị  bại  hoại?  (Trương 

 Bảo Hành hỏi) 





Đáp: Thân chúng sanh trong  Tứ  Thiền có  sanh  tử,  thế  giới có thành, 

hoại; nhưng thế giới hoại chẳng bắt buộc phải trải qua ba tai nạn ấy, đến lúc, 

nó sẽ tự tiêu diệt, giống như nhà bằng gỗ bị cháy. Nước, lửa, gió cố nhiên có 

thể hoại [tam thiên đại thiên thế giới]. Dẫu chẳng trải qua những tai nạn ấy, 

lâu ngày, nó sẽ tự hư nát. 





*  Hỏi: Trong  khóa  tụng  sáng  tối,  có  câu  Nam  Mô  Nhật  Quang  Biến 

Chiếu Bồ Tát và Nam Mô Nguyệt Quang Biến Chiếu Bồ Tát, hai vị Bồ Tát 

ấy là ai vậy?  (Trương Bảo Hành hỏi) 

  

  

Đáp: Kẻ ít học này chưa thấy bản khóa tụng ấy, chỉ có thể dùng sự để 

luận sự mà thôi! Nhật Quang và Nguyệt Quang là danh tự, giống như tên của 

người ta  là  X... hay Y... Nói chung,  hai  vị Bồ  Tát ấy  là “hiếp sĩ”57 (Bồ  Tát 

trợ  thủ  thân  thiết)  của  Đông  Phương  Dược  Sư  Như  Lai,  giống  như  Tây 

Phương Di Đà Như Lai có hai vị hiếp sĩ là Quán Âm và Thế Chí. 





* Hỏi: Giải hạ, kết hạ [nghĩa là gì?] Bùa là [thứ thường được sử dụng 

bởi] Đạo gia, nhà Phật có bùa hay chăng?  (Hoàng Bá Kính hỏi) 

  



Đáp:  Đây  là  quy  chế  Tăng  chúng  tới  mùa  Hạ  bèn  an  cư,  bắt  đầu  từ 

ngày Mười Sáu tháng Tư tới chín mươi ngày mới xong. Khi bắt đầu thì gọi 

là Kết, khi kết thúc gọi là Giải. Cũng có lệ an cư bắt đầu từ ngày Mười Sáu 

tháng Năm, hoặc từ đầu tháng Tư hoặc tháng Năm, cho nên có ba thứ an cư 

khác nhau. Chưa hề nghe nói tới “bùa” trong nhà Phật. Hơn nữa, cư sĩ đã nói 

chính mình đã thỉnh Phật Học Từ Điển, mà vẫn không thể tra được. Thật ra, 

chẳng phải vậy, những điều đã hỏi trên đây, trong Phật Học Từ Điển đều có 

ghi chép tường tận. Vì thế, tôi trả  lời đơn  giản. Nếu  muốn biết chi tiết, xin 

hãy tự tra! 





* Hỏi: Tôi vừa đọc lời tựa của bộ Trạm Sơn Văn Sao58 thấy có đoạn: 

 “...Ngoài  trần  lao  của  pháp  thế  gian,  còn  dính  thêm  trần  lao  trong  Phật 

 pháp” .  Tôi  tợ  hồ  có  cảm,  nhưng  chưa  thật  sự  hiểu  rõ  nghĩa  rộng  và  nghĩa 

hẹp của “trần lao trong Phật pháp”  (Lâm Trường Thanh hỏi)  

  



Đáp:  Những  thứ  như  Văn  Sao,  phần  nhiều  là  lời  lẽ  cảm  kích,  trọn 

chẳng  giống  như  lời  giáo  huấn  trong  kinh,  chẳng  cần  phải  đối  với  câu  nào 

cũng coi như là mực thước về Phật lý. Huống chi lời lẽ ấy được ghi trong lời 

tựa, càng chẳng cần phải đổ công sức tìm tòi. Ở đây, tôi bỏ qua lời tựa, chỉ 

giải nghĩa bốn chữ  “Phật pháp trần lao”  là được rồi! Phật pháp chỉ là Nhất 

Thừa, không  hai, cũng chẳng ba. Phàm  những  gì ở ngoài Nhất  Thừa đều  là 

trần lao, đấy là nghĩa rộng. Hương, đèn, củi, gạo, kinh sám, pháp hội, nhận 

lời  mời  đi  cúng  kiếng,  trai  tăng,  tiếp  đãi  họ  Trương,  đưa  tiễn  họ  Vương, 

không gì chẳng phải là trần lao, đều có thể nói chúng là [trần lao hiểu theo] 

nghĩa hẹp. 





*  Hỏi:  Cổ  nhân  nói:   “Vạn  ác,  dâm  đứng  đầu,  chư  thiện,  hiếu  làm 

 đầu” ,  nhưng  gia  cảnh  bần  hàn  đến  nỗi  phải  bất  hiếu,  khiến  cho  song  thân 

ngậm oán về với đất, nên làm như thế nào mới tốt?  (Phan Chấn Bang hỏi) 





Đáp: Trọn hết đạo hiếu không do giàu hay nghèo, cốt sao tận tâm tận 

lực mà thôi! Cha mẹ đã khuất bóng, muốn báo đại ân, chỉ có làm Phật sự mà 

thôi! 





*  Hỏi:  Sau  khi  phản  tỉnh,  đau  đớn  sửa  đổi  những  sai  trái  trước  đây, 

hằng  ngày  tích  lũy  công  đức,  giúp  kẻ  khó  khăn,  nâng  đỡ  người  gặp  nguy 

hiểm, đối với người khác chẳng dối gạt, thấy điều ác bèn bực tức, vâng làm 

các  điều  thiện  v.v...  có  thể  bù  đắp  cái  tội  bất  hiếu  hay  chăng?  (Phan  Chấn 

 Bang hỏi) 





Đáp: Phản tỉnh bèn sửa ác, tu lành, cố nhiên là rất tốt đẹp. Nếu có thể 

đem những điều lành đã làm, đối trước Phật, hồi hướng cho song thân, khiến 

cho cha mẹ siêu thăng, há chỉ tiêu tội, mà còn có công đức rất to! 





* Hỏi: Cổ nhân nói  “thiên tử có mười bốn hồn, những kẻ khác đều là 

 ba hồn bảy phách”59, nhưng thiên tử cũng thuộc trong phạm vi lục đạo, sao 

lại có nhiều hồn hơn vậy?  (Phan Chấn Bang hỏi) 

  

  

Đáp:  Điều  này  chẳng  do  kinh  nói,  [toàn  là  thế  tục]  nói  láo  mà  chơi, 

nghe láo chơi đó thôi! 





*  Hỏi: Con  người sống trong dương  gian,  có ba vị thần ở trong cùng 

một thân,  một trăm  năm sau, thi thần tận  diệt,  nguyên  thần  và thức thần đã 

chuyển thế, sao lại có quỷ khuấy phá?  (Phan Chấn Bang hỏi) 





Đáp: Tam thần cũng là lời lẽ bịa đặt của ngoại đạo, Phật giáo chỉ thừa 

nhận  vô  minh  là  thức  thần  mà  thôi!  Thức  thần  chuyển  thế,  vốn  chia  ra  lục 

đạo,  chuyển  vào  cõi  trời  người  thì  gọi  là  trời  người,  chuyển  vào  quỷ,  súc 

sanh thì là quỷ, súc sanh. Người đời lẫn lộn giữa thức thần và quỷ, lầm rồi! 





* Hỏi: Đức Phật nói “tam xa” là xe dê, xe nai và xe ngựa60, phân biệt 

ra sao?  (Tiêu Thiệu Thanh hỏi) 

  



Đáp: Dựa theo ba loại xe ấy lớn nhỏ khác nhau, ví như Phật pháp có 

Đại, Trung, Tiểu Thừa. 





*  Hỏi:  Vì  lẽ  gì  các  đồng  tu  ở  Trung  Thổ  mỗi  dịp  mồng  Một,  ngày 

Rằm bèn siêng tu, ăn chay khá đông?  (Trạch Mạnh Thu hỏi)  

  





Đáp: Chắc là vì đơn giản, dễ nhớ. 





* Hỏi: Đệ tử từ lúc sáu tuổi, em trai ba tuổi,  mẹ hai  mắt bị mù, hoàn 

cảnh  gia  đình  lại  túng  quẫn,  hai  anh  em  con  đời  này  tội  nghiệp  sâu  nặng, 

thuở bé lắm bệnh, mẹ đi lại bất tiện, vẫn phải vì con giặt giũ, sắc thuốc, chịu 

đựng hết mọi nỗi gian khổ, chăm bẵm cho con thành người, vất vả gấp trăm 

lần người thường, phải tận hết hiếu đạo mới báo đáp được muôn một, nhưng 

mẹ  đã  về  Tây,  mỗi  khi  nhớ  tới  công  lao  chăm  bẵm,  nuôi  dưỡng,  lòng  đau 

như đốt, phải làm như thế nào mới hòng bù đắp ân dưỡng dục?  (Vương Văn 

 Toàn hỏi) 





Đáp: Nói  theo pháp thế  gian, phải  ngẩng  lên không  thẹn  với trời, cúi 

xuống  chẳng  hổ  với  người,  vì  đất  nước  tận  trung,  đối  với  chức  vụ  trọn  hết 

nghĩa,  làm  một  người  hoàn  toàn  chánh  trực,  nhằm  rạng  danh  cha  mẹ.  Nói 

theo pháp xuất thế, mỗi ngày tụng kinh, hoặc là niệm Phật, đem công đức ấy 

hồi  hướng  cho  người  đã  khuất,  khiến  họ  được  siêu  thăng  Tịnh  Độ.  Nếu  có 

thể  làm  được  hai  chuyện  ấy,  sẽ  thật  sự  là  báo  ân,  mà  cha  mẹ  cũng  thật  sự 

được lợi ích vậy! 





*  Hỏi:  Trong  thời  Kháng  Chiến,  em  trai  tôi  bị  quân  Nhật  cưỡng  ép 

làm  lao  dịch  cho  quân  đội  Nhật  tại  các  nơi  như Phi  Luật  Tân  v.v...  cho  tới 

khi Kháng Chiến kết thúc, các nơi đồn đãi đồng bào Đài Loan bị tử thương ở 

phương  Nam  rất  nhiều,  lòng  mẹ  xót  con  tha  thiết,  bèn  bày  hương  án  ngoài 

trời, lập  nguyện: Nếu em tôi được bình an trở  về, sẽ  mổ  lợn, dê, thuê đoàn 

hát  tuồng  về  diễn  để  tạ  ơn  Thiên  Đế,  nhưng  đệ  tử  nay  đã  quy  y  Tam  Bảo, 

chẳng nỡ giết mổ sanh linh nữa, hát tuồng để tạ ơn thần thì chánh phủ chẳng 

cho phép lãng phí [như vậy], phải làm như thế nào thì mới có thể hoàn thành 

nguyện lớn của mẹ tôi?  (Vương Văn Toàn hỏi) 

  

  

Đáp:  Vì  cầu  cho  quyến  thuộc  của  chính  mình  đoàn  viên  bèn  phát 

nguyện  sát  sanh  và  diễn  tuồng  để  đền  ơn  thần  thì  một  là  vi  phạm  chế  định 

của Phật, hai là trái nghịch mệnh lệnh của chánh phủ, [cả hai điều ấy] đều có 

chỗ chẳng hợp lẽ. Cổ nhân nói  “mệnh lệnh trong lúc loạn có thể chẳng tuân 

 theo” , cư sĩ đã quy y Tam Bảo, hãy nên tuân theo Phật pháp, đối trước Phật 

sám hối, đổi chuyện ấy thành [như thế này]: Nếu có nhiều tiền thì cứu trợ kẻ 

nghèo; nếu ít tiền thì phóng sanh, so ra sẽ là điều lành chân thật hơn! 





*  Hỏi:  Trong  Liễu  Phàm  Tứ  Huấn  có  nói  trời,  đất,  quỷ  thần  xét  soi 

tường tận tội ác của con người, đối với tội nặng sẽ giáng xuống trăm nỗi tai 

ương,  họa  hại,  điều  ấy  có  giống  với  nghiệp  báo  như  đức  Phật  đã  nói  hay 

chăng?  (Tiêu Kim Vinh hỏi) 





Đáp: Trời, đất, quỷ thần xét soi và nghiệp báo trọn chẳng có gì không 

thông. Ví như trong thế gian, tòa án, trại giam tuy khắc nghiệt, nhưng bị tra 

hỏi, bị xử phạt, vẫn do chính  mình tạo ra. Càng phải nên biết tòa án, nhà tù 

vẫn là do con người tạo ra; trời, đất, quỷ thần do tâm tạo ra. 





*  Hỏi: Tôi  nhiều  lần  thấy  chùa  miếu  ở  Đài  Loan  thờ  chung  thần  với 

Phật,  có  đúng  pháp  hay  chăng?  Có  trái  nghịch  giáo  nghĩa  Phật  giáo  hay 

chăng?  (Chiêm Dưỡng hỏi) 





Đáp:  Nói  tới  tôn  giáo  thì  phải  có  tín  ngưỡng  nhất  định.  Tạp  loạn  sẽ 

chẳng hợp với điều mình tôn sùng, sự tu học sẽ chẳng có thành tựu. Ví như 

chân  đạp  lên  hai  chiếc  thuyền,  thuyền  tách  ra,  sẽ  rơi  xuống  nước!  Có  đạo 

nhân  giữ  miếu  thờ thần,  về sau thờ thêm  Phật, tức  là  dần dần  giác  ngộ. Có 

tăng ni ở trong chùa Phật, về sau thờ thêm thần, tức là dần dần chuyển thành 

mê. Nếu muốn đúng pháp, ắt trước hết phải hiểu lý. 





* Hỏi: Người xuất gia ở trong thần miếu, mặc y phục của người xuất 

gia, cũng đã thọ giới thì có phải là Tăng Bảo hay không?  (Chiêm Dưỡng hỏi) 





Đáp: Xuất gia, thọ giới, tức là Tăng Bảo. Nếu trước đó đã sống trong 

miếu, có thể tạm thời an thân nơi ấy. Nếu sau khi xuất gia mới ở miếu thì là 

kẻ chẳng hiểu lý! 





*  Hỏi:  Phật  giáo  đồ  có  nên  tôn  kính  thần  hay  không?  (như  Ma  Tổ, 

Quan Đế, Tiên Công v.v...)  (Chiêm Dưỡng hỏi) 





Đáp: Chúng sanh bình đẳng, đều là quyến thuộc trong quá khứ, là chư 

Phật trong  vị  lai,  hãy  nên nhất  loạt cung  kính, đấy  là hạnh của  Thường  Bất 

Khinh Bồ Tát; nhưng cung kính và thờ phụng rất khác biệt, vàn muôn phần 

chớ  nên  lẫn  lộn.  Như  đối  với  nguyên  thủ  của  nước  mình,  chính  mình  phải 

phơi gan trải mật, ủng hộ, phụng sự; đối với nguyên thủ của quốc gia khác, 

chỉ nên cung kính trọn lễ mà thôi! Hiểu rõ điều này, tín đồ nhà Phật đối với 

Phật và chư thần sẽ có chừng mực vậy! 





* Hỏi: Thần cũng làm nhiều chuyện cứu thế, có bằng với Bồ Tát hay 

chăng?  (Chiêm Dưỡng hỏi) 





Đáp:  Bồ  Tát  là  tiếng  Phạn,  dịch  sang  tiếng  Hán  là  Giác.  Không  chỉ 

cứu thân mạng của con người, mà còn dạy người ta minh tâm kiến tánh, đại 

giác,  đại  ngộ,  chứng  quả  rốt  ráo.  Thần  chỉ  có  năng  lực  cứu  vớt  thân  xác, 

chẳng  thể  độ  chúng  sanh  giải  thoát  luân  hồi,  cho  nên  chẳng  thể  gọi  là  Bồ 

Tát. 





* Hỏi: Có những vị thần cảm ứng còn linh hơn Phật, Bồ Tát, há thần 

thông của Phật, Bồ Tát chẳng bằng thần ư? Người bình thường tin Phật đa số 

là vì lành bệnh. Nếu niệm kinh, niệm Phật giùm họ, phần nhiều chẳng được 

nhanh chóng bằng dùng chú thuật của thần giáo!  (Chiêm Dưỡng hỏi) 





Đáp:  Linh  ứng  do  tâm  chí  thành  cảm  nên.  Tâm  đối  với  thần  chuyên 

tinh,  sẽ  cảm  thần  linh  ứng,  tâm  đối  với  Phật  chuyên  tinh,  ắt  cảm  Phật  linh 

ứng. Đối  với  hai câu  hỏi do cư sĩ đã  nêu,  đều  là do  người ấy có  duyên sâu 

với thần, có duyên cạn  với Phật, nên cảm  ứng có chậm  hay  nhanh. Nay tôi 

nêu một tỷ dụ, xe ba bánh ở đầu phố, cuối ngõ, vẫy tay liền chạy tới, xe mô 

tô ắt phải ra giữa đường gọi, nhưng ai nấy đều có xe. Nếu đồng thời cùng lái 

đi, coi thử xe nào tới trước? 





*  Hỏi:  Phật  pháp  nói  mười  phương  ba  đời,  vậy  “mười  phương”  chỉ 

những phương nào? Lại nữa, cư sĩ tu hành tại gia sáng tối thường nên tụng 

kinh  nào  và  thánh  hiệu  Phật,  Bồ  Tát  bao  nhiêu  câu  thì  mới  hợp  với  tiêu 

chuẩn tu hành?  (Trác cư sĩ hỏi) 

  



Đáp: Bốn phương, bốn góc và trên, dưới, hợp thành mười phương. Tại 

gia cư sĩ, các việc bề bộn, cơ hội tham phỏng ít oi, tu pháp môn Tịnh Độ sẽ 

thuận tiện. Nên tụng kinh  A Di Đà, đối  với  Phật  hiệu  nên trì sáu chữ  hồng 

danh. Tại các chỗ lưu thông kinh Phật tại Đài Loan đều có cuốn Kỹ Lộ Chỉ 

Quy (chỉ dẫn nơi ngõ rẽ), hãy nên dùng để tham khảo. 





* Hỏi: Trong [tựa đề] Diệu Pháp Liên Hoa Kinh và câu  “trì trung liên 

 hoa đại như xa luân”  (trong ao hoa sen to như bánh xe), chữ Hoa (華) đọc là 

Hoa (花), sao không viết thẳng là chữ Hoa (花), người chép kinh thuở ấy rốt 

cuộc có dụng ý gì?  (Trác cư sĩ hỏi) 





Đáp: Hoa (華) là chữ cổ, sách cổ thường dùng; những kinh đọc trong 

hiện thời đa số được dịch vào thời Tấn - Ngụy, cho nên vẫn tuân theo cách 

viết ấy! 





*  Hỏi:  Đối  với  câu  Nam-mô  Đại  Từ  Đại  Bi  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát, 

người  niệm  Phật  tại  nội địa  (Hoa  Lục) đều đổi cách đọc chữ Bi (悲) giống 

như chữ  Bôi  (杯),  nhưng  người  niệm  Phật  ở  nơi  đây  (Đài  Loan) đa  số  đọc 

đúng âm chữ Bi, rốt cuộc âm đọc nào mới là chuẩn xác?  (Trác cư sĩ hỏi) 







Đáp:  Chữ  này  chẳng  cần  phải  câu  nệ,  đọc  theo  giọng  từng  vùng  đều 

được! 





* Hỏi: Người đời vào sinh nhật, dùng món chay cúng Phật là được rồi, 

nhưng  có  người  nói:  Nhất  định  phải  thỉnh  hòa  thượng  xuất  gia  đến  tụng 

kinh, lạy ông trời, như vậy có đúng hay không?  (Chiêm Kim Chi hỏi) 





Đáp:  Sanh  là  một  trong  mười  hai  nhân  duyên  lưu  chuyển,  thuộc  vào 

hai Đế Khổ và Tập, vốn chẳng đáng vui, nhưng từ đời Đường trở đi, mới lưu 

hành  [tập  quán  ăn  mừng  sinh  nhật],  trở  thành  phong  khí  thịnh  hành.  Tuân 

theo  thói tục  mừng thọ, cúng Phật  là tốt đẹp, còn  lạy Ngọc  Hoàng chớ  nên 

làm! Đã chẳng phải là chế định của đức Phật, lại chẳng phải là cổ lễ, chẳng 

cần phải  nghe theo, tin tưởng  lời  lẽ của người đời, thêm  một chuyện chẳng 

bằng bớt đi một chuyện! 





* Hỏi: Người xuất gia có bệnh cũng cầu Ngọc Hoàng, cầu trường thọ, 

cầu  bình  an,  chẳng  biết  có  hợp  với  Phật  pháp  hay  chăng?  (Chiêm  Kim  Chi 

 hỏi)  







Đáp:  Kẻ  ấy  chắc  chắn  chẳng  phải  là  người  xuất  gia  chân  chánh,  thật 

sự tu trì, chẳng biết thọ mạng và bình an không do trời nắm quyền. Dẫu có 

nói là sám hối, kỳ đảo, đệ tử Phật cũng nên đối trước Phật để thực hiện. 



* Hỏi: Xin hỏi danh xưng của chư thiên? Thuộc về cõi nào? Tuổi thọ ra 

sao? Tương  ứng  với bao nhiêu  năm trong  tuổi thọ con  người? Vua của chư 

thiên được xưng hô ra sao?  (Diệu Nguyên hỏi) 





Đáp: Nói đại lược, có hai  mươi tám tầng trời, sáu tầng dưới cùng gọi 

là Dục Giới, mười tám tầng giữa gọi là Sắc Giới, bốn tầng trên gọi là Vô Sắc 

Giới.  Mỗi  tầng  đều  có  tên  riêng,  tầng  có  thọ  mạng  thấp  nhất  là  năm  trăm 

tuổi,  theo  cách  tính  năm  mươi  năm  trong  nhân  gian  là  một  ngày  một  đêm 

trên cõi trời, lên  mỗi tầng cao hơn cứ tính theo cách ấy. Tên các cõi trời có 

thể thấy trong khắp các kinh. Muốn [tra cứu] đơn giản, hãy kiểm xem trong 

một cuốn kinh  A Di Đà có kèm  theo  ghi  chú, tra trong phần  [giảng  về] Tự 

phần cũng sẽ tự hiểu rõ. 



*  Hỏi:  Vua  trời  của  Thiên  Chúa  Giáo,  Cơ  Đốc  Giáo,  Hồi  Giáo  và  các 

ngoại đạo v.v... thuộc về cõi trời nào?  (Diệu Nguyên hỏi) 





Đáp:  Hai  mươi  tám  tầng  trời  chia  thành  tam  giới,  trong  [phần  trả  lời 

cho] câu  hỏi thứ nhất tôi đã  nói rõ. Xét theo Phật  lý để  nói, có thể tu  mười 

thứ thiện nghiệp, sẽ thăng lên Dục Giới Thiên, có công phu Thiền Định mới 

sanh vào hai cõi trời Sắc Giới và Vô Sắc Giới. Kẻ hèn này chẳng biết công 

hạnh đã tu của các tôn giáo và ngoại đạo ấy, nên chẳng có cách nào nói được 

sự thăng giáng của họ. 



*  Hỏi:  Địa  cầu  có  tuổi  thọ  là  bao  nhiêu?  Nay  đang  nhằm  thời  kỳ  nào? 

Sau này, còn thời kỳ nào nữa? Chừng bao nhiêu năm?  (Diệu Nguyên hỏi) 

  

Đáp: Tôi từng nghe các nhà khoa học bàn định, địa cầu là vật được mặt 

trời phun  ra, tuổi thọ của  mặt trời đến  nay đã có  lịch sử sáu  mươi  ức  năm. 

Dựa  theo  điều  này  để  luận  định,  tuổi  thọ  của  địa  cầu  phải  ít  hơn  mặt  trời. 

Hiện  thời  nhằm  thời  kỳ  Trụ,  trong  tương  lai  sẽ  là  thời  kỳ  Hoại.  Tôi  chẳng 

hiểu  ý câu cuối,  xin thứ  lỗi chẳng  thể kính đáp.  Hơn  nữa, chuyên  mục  này 

được lập ra dành cho hàng sơ cơ chưa liễu giải Phật lý, câu hỏi ấy đã vượt ra 

ngoài phạm vi [của chuyên mục này], theo lệ chẳng đáp, chúng tôi tạm chấp 

nhận một lần này! 



*  Hỏi:  Địa  cầu  vào  thuở  đầu  có  thời  đại  Băng  Hà,  có  thời  đại  Khủng 

Long, đấy là do nguyên nhân nào? (Có nhiều người cho rằng trời tạo ra con 

người,  phải  trải  qua  mấy  lần  thất  bại  là  lẽ  đương  nhiên.  Xin  hỏi  lão  cư  sĩ, 

nguyên nhân căn bản có phải là như vậy hay không). Nói đến địa ngục phải 

chăng là nói đến trạng thái trong thời kỳ ấy  (Diệu Nguyên hỏi) 



Đáp: Hai chữ “nguyên nhân” là đối với kết quả, truy tìm đối tượng, trong 

ấy  bao  gồm  điều  đã  được  nhắc  tới  “thất  bại  là  chuyện  phải  có,  là  nguyên 

nhân  căn  bản”.  Đã  nói  là  thất  bại,  làm  sao  có  kết  quả  thành  tựu?  Có  nhiều 

người  có  nhận  thức  rất  khác  với  kẻ  hèn  này,  giải  thích  ý  nghĩa  của  từ  ngữ 

còn khác nhau, học lý sẽ không có cách nào nghiên cứu, thảo luận! Nếu hỏi 

về địa ngục thì xin tra trong kinh Phật (kinh Địa Tạng và Lương Hoàng Sám 

đều có  ghi chép), chớ  nên sờ soạng  trong  tối tăm.  Tôi chỉ dùng  lời  nói của 

Khổng  Tử  để  kính  khuyên.  Khổng  Tử  là  thánh  nhân  mà  còn  nói:   “Ngô 

 thường  chung  nhật  bất  thực,  chung  dạ  bất  tẩm,  dĩ  tư,  vô  ích,  bất  như  học 

 dã”  (Ta thường suốt ngày chẳng ăn, suốt đêm chẳng ngủ để suy nghĩ, vô ích, 

chẳng bằng học). Bàn luận lung tung với mọi người chẳng bằng đọc sách! 



* Hỏi: Ngoại trừ Tây Phương Cực Lạc thế giới, mười phương vô lượng 

cõi Phật cũng giống như Sa Bà chia thành tam giới ư?  (Diệu Nguyên hỏi) 





Đáp:  Một  đại  thiên  thế  giới  có  tam  giới,  thế  giới  vô  lượng  vô  biên, 

tam giới cũng vô lượng vô biên. 



*  Hỏi:  Có  người  cho  rằng  trên  địa  cầu  còn  có  sanh  mạng  thì  chẳng  về 

Tây  Phương  Tịnh  Độ  cũng  chẳng  sao!  Có  người  cho  rằng  pháp  môn  Tịnh 

Độ là  một loại chánh sách dành cho dân ngu, vì ngu phu ngu phụ có thể tu 

pháp  này.  Có  người  nói  tu  hành  tại  Sa  Bà  là  được  rồi,  chẳng  có  nơi  nào  là 

Tây Phương Tịnh Độ, vì Phật, Tổ cũng nói: “Cõi Phật cũng là huyễn, chẳng 

thật”, cho nên chẳng cần vãng sanh Tây Phương, vãng sanh cõi Phật trong tự 

tâm  là được rồi; bởi “tâm tịnh, cõi Phật sẽ tịnh”. Những  ý kiến  đã  ghi  như 

trên đây có phải là đúng đắn vẹn mười hay chăng? Nếu không đúng, xin lại 

giải thích một phen!  (Diệu Nguyên hỏi) 





Đáp: Có thể chia thành ba đoạn để đáp. 

1.  Địa  ngục  cũng  có  sanh  mạng  cực  dài,  bằng  lòng  ở  mãi  trong  ấy  thì 

cũng chẳng có gì là không được! 

2.  Tam  Tạng  kinh  điển,  đâu  đâu  cũng  chỉ  về  Tịnh  Độ,  tôi  không  nghĩ 

toàn  là  chánh  sách  ngu  dân,  nhưng  tôi  chẳng  biết  cụ  già  Thích  Ca  làm  cho 

chúng sanh ngu mê để mong cầu điều gì? Cổ nhân tu Tịnh Độ có Văn Thù, 

Phổ  Hiền, Mã Minh,  Long Thọ, chư đại Bồ Tát. Trung  Quốc có  Huệ Viễn, 

Trí Giả, Vĩnh Minh, Liên Trì, chư tổ. Lịch đại danh thần, danh nho, có Bạch 

Cư  Dị,  Tô  Đông  Pha,  Văn  Ngạn  Bác,  Lữ  Mông  Chánh,  Viên  Hoằng  Đạo, 

Bành Xích Mộc (Bành Tế  Thanh), đâu chỉ vài  ngàn  người! Nếu bảo  những 

vị ấy là ngu phu ngu phụ thì muốn chửi ai là ngu phu ngu phụ, chắc chắn họ 

là bậc đại thánh nhân trí huệ vô thượng! Đáng tiếc là chúng sanh phước bạc, 

chưa hề thân cận họ. 

3. Tự tâm là gì, quả thật kẻ hèn này vẫn chưa biết, vẫn chưa hiểu, chẳng 

dám nói là đúng hay sai. Chẳng thà xin [ông hãy] hỏi vị thiện tri thức đã thốt 

ra [những  lời ấy] dạy rõ [tự tâm]  là  vuông, tròn, dài,  ngắn,  xanh,  hồng, đỏ, 

trắng [như thế nào] để mọi người đại triệt, đại ngộ! 





*  Hỏi:  Tệ  nhân  biết  chữ  Hán  sơ  sài;  do  vậy,  đối  với  khóa  tụng  niệm 

sáng tối, khó tránh khỏi đọc sai,  hoặc có chỗ  phát âm chẳng chuẩn. Những 

điều  này  có  chỗ  thiếu  lễ  kính,  hoặc  mắc  tội  lỗi  hay  chăng?  (Lý  Mộc  Tuyền 

 hỏi) 





Đáp:  Hãy  nên  cầu  người  đã  từng  học  Phật  ở  nơi  ấy  dạy  truyền  khẩu 

cho ông, sẽ ổn thỏa! 





*  Hỏi:  Trong  kinh,  những  chữ  lạ,  hiếm  thấy  rất  nhiều,  trong  từ  điển 

thông thường cũng khó tìm thấy, chẳng biết có từ điển về cách phát âm trong 

kinh sách để tham chiếu hay không?  (Lý Mộc Tuyền hỏi) 

  

  

Đáp:  Chữ  trong  kinh  thì  còn  có  thể  tra  trong  tự  điển  được,  chứ  chữ 

dùng trong thần chú phần nhiều chẳng ghi trong ấy. Nếu nói đến chuyện học 

chú,  bất  luận  có  nhận  biết  mặt  chữ  hay  không,  theo  lệ,  nên  cầu  thầy  Mật 

Tông truyền dạy! 





* Hỏi: Trong cuốn Phật Môn Tất Bị Khóa Tụng có hai đoạn kinh tụng 

niệm sáng tối, chẳng hạn như khóa tụng buổi sáng từ trang hai đến trang ba 

mươi  lăm, các trang  đều phải  niệm  hết,  hoặc  là tụng  một phần cũng được? 

Nếu tụng một phần cũng được, trong khóa tụng sáng tối nên dùng phần nào? 

 (Lý Mộc Tuyền hỏi) 





Đáp: Sách ấy vốn là khoa mục phải đọc của các khóa tụng trong chùa 

chiền,  người  tại  gia  chẳng  cần  phải  phiền  phức  như  thế,  có  thể  chọn  đọc 

những phần trọng yếu. Nếu chẳng thể tự quyết định, nay tôi sẽ gởi riêng cho 

ông  một  cuốn  sách  nhỏ  có  hướng  dẫn  cách  tụng  niệm  đơn  giản,  hãy  chiếu 

theo đó để làm thì sẽ ổn thỏa. 





* Hỏi: Danh mục và chủng loại kinh sách rất nhiều, mỗi ngày luân lưu 

tụng niệm có được hay chăng?  (Lý Mộc Tuyền hỏi) 





Đáp: Nhật tụng chuyên chọn lấy một, hai thứ để làm công khóa tu trì 

nhất  định,  dùng  nhiều  thứ  sẽ  rối  loạn.  Nghiên  cứu  thì  chẳng  hạn  định  số 

lượng, nhưng vẫn phải lấy “có thể tiếp nhận hay không” làm chuẩn. 





* Hỏi: Tệ nhân thân thể chẳng khỏe, bác sĩ chẩn đoán “sáng dậy phải 

ăn  một cái trứng gà”; nếu ăn trứng thì có phải là phạm giới hay chăng?  (Lý 

 Mộc Tuyền hỏi) 





Đáp: Trứng có sanh mạng, ăn vào sẽ là sát sanh, nhưng mỗi ngày phải 

ăn, tức là giết nhiều lắm! Thân thể chẳng khỏe sẽ có loại thuốc chánh đáng. 

Nói đến thuốc bổ thì có nhiều loại thuốc vitamin dạng viên, có thể hỏi bác sĩ 

chẩn đoán để châm  chước sử dụng.  Lại  nữa, dược phẩm Trung,  Tây Y chế 

thành thuốc bổ loại viên há phải chỉ có mấy trăm loại? Cần gì cứ nhất định 

phải ăn trứng gà? 





* Hỏi: Sát sanh để tế thần có tội chướng hay không? Chẳng do chính 

mình ra tay giết thì như thế nào?  (Lý Mộc Tuyền hỏi) 





Đáp:  Sát  sanh  là  ác  nghiệp,  lẽ  đâu  vô  tội?  Tế  thần  nhằm  cầu  phước, 

nguyên  nhân  đã  là  ác,  lẽ  nào  được  phước?  Hơn  nữa,  vị  thần  thông  minh, 

chánh trực, ắt chẳng hưởng [đồ huyết nhục hiến tế ấy]. Nếu thần hưởng, sẽ 

chia sẻ tội với kẻ giết. Ngay cả trong trường hợp chẳng do chính tay ta giết, 

nghi  là  vô  tội,  xin  hỏi  vụ  án  thê  thảm  Trương  Xương  Niên  được  báo  chí 

đăng tải  gần đây, Uông Chấn trọn chẳng ra tay,  nhưng  họ Uông có  tội  hay 

vô tội vậy? 





* Hỏi: Trong sách Kỹ Lộ Chỉ Quy, trang hai mươi, trong điều thứ nhất 

có những câu như  “nói tới cung kính Bồ Tát thì Bồ Tát tâm rất từ bi, chuyên 

 giúp  Phật  độ  thoát  chúng  sanh” ,  và  trang  bốn  mươi  tám,  điều  thứ  nhất  là 

 “đâu đâu cũng có chuyện cầu cơ, phù loan, kẻ giáng đàn chẳng phải là tiên 

 thì cũng là Phật, xét coi giáo huấn của bọn họ có đáng tin cậy hay chăng?”  

Lời đáp  là:   “Các đàn cầu cơ ở các nơi  quá nửa là do loài quỷ có  linh khí, 

 giả  mạo  danh  hiệu  tiên,  Phật  để  giáng  đàn”  v.v...  Nói  như  vậy  thì  ngoài 

Phật, Bồ Tát trong tự viện đáng  nên cung  kính  ra, tượng Quán Thế  Âm  Bồ 

Tát bằng gỗ khắc được người ta thờ phụng, lễ kính cũng có thể giáng đàn chỉ 

dạy, những vị Bồ Tát như vậy có nên cung kính hay chăng? Đấy chẳng phải 

là  loài  quỷ  có  linh  khí  mạo  nhận  danh  nghĩa  Đại  Sĩ  ư?  (Dương  Văn  Ngọc 

 hỏi) 

  



Đáp: Cúng dường, cung kính là  một chuyện; cầu cơ, phù loan là  một 

chuyện  khác,  chớ  nên  nói  nhập  nhằng!  Thờ  phụng,  cung  kính,  trọn  chẳng 

phân  biệt  là  chùa  miếu  hay  gia  đình,  đều  có  công  đức,  hoặc  ngấm  ngầm, 

hoặc rõ rệt, đều có thể cảm ứng. Đây là lẽ thường về mặt Sự và Lý. Cầu cơ, 

phù loan, xét về hình tích giống như đồng cốt, bất luận trong chùa chiền hay 

trong  gia  đình  đều  do  linh  quỷ  mạo  danh,  thuộc  loại  mê  tín,  làm  càn,  nên 

người trí chẳng chấp nhận! 





*  Hỏi:  Do  người  học  thường  đến  chùa  chiền  lễ  Phật,  xem  Tứ  Thập 

Nhị  Phẩm  Nhân  Quả  Kinh  khuyên  tu  pháp  môn  Niệm  Phật.  Trong  những 

sách Phật khác, chẳng thấy nói đến sự tích của Quan Thánh Đế Quân, cớ sao 

chùa  chiền  thờ  tượng  gỗ  của  Quan  Thánh  Đế  Quân,  vị  này  chẳng  phải  là 

Phật, mà cũng chẳng phải là Bồ Tát, cũng chẳng phải là thần kỳ, vì sao phải 

thờ ông ta?  (Dương Văn Ngọc hỏi) 





Đáp: Tứ Thập Nhị Phẩm Nhân Quả Kinh là tiểu thuyết, tuy nội dung 

chẳng báng Phật,  nhưng  nói chung  toàn  là những  lời  lẽ thiếu chứng cớ.  Kể 

từ sau thời Tùy - Đường, Quan Thánh Đế Quân đã được thờ như một vị thần 

Già Lam hộ pháp truyền mãi tới nay, giống như thờ Vi Đà Bồ Tát vậy. 





* Hỏi: Trước đây, do nhà chùa tặng cho kẻ học đạo một trang Phương 

Pháp Niệm Phật Tại Gia và [những điều được nói trong] trang ba mươi bảy 

và ba mươi tám sách Kỹ Lộ Chỉ Quy phù hợp với Phương Pháp Niệm Phật 

Tại Gia, nhưng ngoài tâm niệm Phật hiệu như vậy ra, có còn phải học Thiền 

Định hay không? Nếu là tại gia niệm Phật, ngoài các giới “giết, trộm, dâm, 

tham, sân, si” phải giữ ra, còn phải giữ giới nào nữa?  (Dương Văn Ngọc hỏi) 





Đáp: Niệm Phật thuộc về Tịnh Tông; nếu có thể trọn đủ ba món Tín, 

Nguyện,  Hạnh,  chắc  chắn  có  thành  tựu,  không  cần  phải  học  Thiền.  Bởi  lẽ, 

Thiền mà chẳng gặp minh sư, mò mẫm trong tăm tối, tốn sức mà chẳng đạt 

được gì. Nếu trì  Phật  hiệu đến  nhất tâm bất loạn, đó  là Thiền Định. Tự giữ 

giới nơi tam thân nghiệp và tam ý nghiệp cố nhiên có công đức, nói chung, 

chẳng  bằng  cầu  thầy  chính  thức  trao  truyền  giới  pháp  sẽ  hợp  lẽ.  Hơn  nữa, 

còn thật sự hiểu giới tướng. 





*  Hỏi: Dựa theo  tính  toán của cư sĩ Giang Vị Nông  trong  Kim Cang 

Kinh Giảng Nghĩa, số năm trong một kiếp là mười ba ức bốn ngàn mấy vạn 

năm. Lại nữa, trong Hiền Kiếp sẽ có một ngàn vị Phật xuất thế, nhưng chỉ có 

thời gian cách biệt giữa hai vị Phật Thích Ca và Di Lặc là lâu tới năm mươi 

sáu ức bảy  ngàn  vạn  năm. Sự sai khác  như vậy khiến cho kẻ khác khá khó 

hiểu!  (Hồ Chánh Lâm hỏi) 

  



Đáp:  Kiếp  chia  thành  ba  thứ tiểu,  trung,  và  đại;  cách  tính  toán  trong 

các  kinh  luận  cũng  không  nhất  trí.  Theo  Trí  Độ  Luận,  cứ  một  chu  kỳ  tăng 

giảm  (tức  là tuổi thọ con  người từ  mười tuổi,  mỗi  một trăm  năm tăng thêm 

một tuổi, cho tới khi thọ tám vạn bốn ngàn tuổi là cực hạn; lại giảm như thế 

đến  khi chỉ còn  mười tuổi bèn không  giảm  nữa) là  một tiểu kiếp,  hai  mươi 

tiểu  kiếp  là  một  trung  kiếp,  bốn  trung  kiếp  là  một  đại  kiếp.  Cách  tính  của 

Giang cư sĩ là cách tính theo tiểu kiếp. Lại nữa, [thời gian] ngài Di Lặc cách 

đức Thích Ca, tuy nói là hơn năm mươi sáu ức năm, nhưng trọn chẳng phải 

là thời gian cách biệt giữa vị Phật xuất thế trước và vị Phật xuất thế sau luôn 

luôn là như vậy! 





* Hỏi: Đối với công đức thọ trì, đọc tụng kinh Kim Cang, trong kinh 

ấy,  đức  Thế  Tôn  thường  nói:   “Ngã  ư  Nhiên  Đăng  Phật  tiền  đắc  trị...  vô 

 không  quá  giả”   (ta  ở  trước  đức  Phật  Nhiên  Đăng  được  gặp  gỡ...  chẳng  để 

luống  uổng).  Công  đức  ấy  chẳng  bằng  một  phần  ngàn  vạn  ức  công  đức  trì 

tụng, vậy thì có phải là chư Phật trước đức Thế Tôn [Thích Ca Mâu Ni Phật] 

chẳng  nói  kinh  này  hay  không?  Nếu  chẳng  vậy,  đức  Thế  Tôn  sẽ  khỏi  phải 

khổ sở tu nhiều kiếp?  (Hồ Chánh Lâm hỏi) 





Đáp:  Tuy  các  đức  Phật  trước  đó  có  kinh  điển  giống  như  vậy,  nhưng 

còn khác biệt ở chỗ có  gặp  gỡ hay không, đấy  là lý do thứ nhất. Hiện thời, 

kinh  Kim  Cang  há  chẳng  phải  là  phổ  biến  ư?  Nhưng  kẻ  chẳng  gặp,  chẳng 

nghe, làm sao tính nổi số lượng? Tuy tụng trì có nhiều công đức, vẫn là thiên 

trọng tu phước; nếu nói đến chuyện thành Phật thì vẫn phải nên tu Huệ, đoạn 

Hoặc; đấy là lý do thứ hai. Thử xem trong hiện thời chẳng thiếu người tụng 

kinh Kim Cang, nhưng ngay lập tức thành Phật, rốt cuộc được mấy ai? 





*  Hỏi: Thành Phật ắt phải tự giác,  giác tha, giác  hành  viên  mãn,  loại 

công  phu ấy thuần túy thuộc  về  nội chứng; nhưng  xét  ra, trình  độ  giác  ngộ 

của Bồ Tát so với sự giác ngộ của Phật thì một đằng cạn, một đằng sâu, thế 

mà  Quán  Âm  đã  được  xưng  tụng  là   “cổ  Phật  hóa  hiện” ,  cớ  sao  phải  nhất 

định lui xuống địa vị Bồ Tát, mãi cho đến tương lai sẽ kế tục địa vị A Di Đà 

Phật? Học nhân ngu si, quả thật khó hiểu được ý này!  (Hồ Chánh Lâm hỏi) 





Đáp: Đấy đều là phương tiện thiện xảo, là tướng thị hiện độ sanh. Như 

đức Thế Tôn vốn đã thành Phật từ rất lâu, nhưng vẫn đến cõi này, hiện tám 

tướng thành đạo.  Hãy  nên biết  những điều ấy đều  là  dùng thân  làm  gương, 

nhằm dẫn dụ con người tấn tu. Nếu hiểu rõ Quán Âm Như Lai không chỉ thị 

hiện làm Bồ Tát, mà còn thị hiện làm Thanh Văn, Duyên Giác, cho đến trời, 

rồng, tám bộ v.v... ba mươi hai tướng, sẽ chẳng nghi ngờ chuyện này nữa! 





*  Hỏi:  Lúc  công  việc  rảnh  rỗi,  bèn  hoằng  dương  Phật  pháp,  các  bạn 

đồng nghiệp phần nhiều chẳng tin, nhưng cũng chẳng báng bổ. Có phải là kẻ 

hoằng dương đức hạnh lẫn học vấn cạn mỏng, chẳng có sức chiêu cảm, hay 

là do cái nhân của các đồng nghiệp với Phật chưa chín  muồi, mong bậc đại 

đức  ban  cho  phương  thức  tốt  đẹp  để  lợi  khắp  những  kẻ  chấp  trước!  (Nhan 

 Điền hỏi) 





Đáp:  Ứng  cơ  thuyết  giáo  (giảng  giải  giáo  pháp  phù  hợp  căn  cơ  của 

người  nghe),  vốn  chẳng  phải  là  chuyện  dễ.  Bất  luận  đối  phương  tiếp  nhận 

hay không, đối với họ, đã gieo một hạt giống; đối với ta, tăng thêm một phần 

công đức, đôi bên đều được lợi  ích. Đã chịu phát đại tâm ấy, đó  là Bồ  Tát, 

hãy  nên  tận  hết  sức  mình,  học  rộng  pháp  môn,  khuyến  hóa  người  khác, 

chẳng chán, chẳng nhọc, trì lâu ngày, thường hằng, sẽ tự đạt được hiệu quả 

kỳ diệu! 





*  Hỏi:  Đức  Phật  dạy  chỗ  nào  cũng  đều  có  thể  là  đạo  tràng.  Tôi  hễ 

thuận  tiện  bèn  nói  nhân  quả,  có  kẻ  nghe  xong  bèn  biện  luận,  bài  bác: 

“Thuyết  ấy  chẳng  hiện  thực,  do  cổ  nhân  đặt  ra  để  khuyên  đời”,  nên  nêu 

chứng cứ nào để phá tâm mê ấy? Xin hãy trả lời!  (Nhan Điền hỏi) 





Đáp: Nêu chứng cứ bằng chuyện  xưa, không  gì chẳng dựa theo kinh 

sách,  nhưng  đã  không  tin  kinh  sách,  có  thể  tin  những  chuyện  đăng  tải  trên 

báo  chí  hiện  thời  hay  chăng?  Khắp  nơi  đều  là  nhân  quả,  tiếc  là  chẳng  giác 

ngộ. Không tin tưởng sách cổ, báo chí đăng tải cũng chẳng ngộ, chỉ đành đợi 

tới khi đích thân [kẻ ấy] trải qua cảnh ấy, may ra sẽ tin tưởng! Tuy thân đã 

từng trải  mà  vẫn chẳng tin, dẫu Phật  xuất  thế, sợ cũng chẳng thể cứu kẻ ấy 

được! Kẻ hèn này càng không thể làm gì được! 





* Hỏi: Trong các đồng nghiệp, có một kẻ tàn phế nửa người, lại ngược 

ngạo  bảo  mọi  người  đừng  tin  Phật  pháp,  công  khai  đối  trước  hàng  Cận  Sự 

Nam chánh tín hung hăng chửi bới Phật, Bồ Tát ầm ĩ, khiến người nghe rởn 

da  gà,  có  nên  tranh  luận  với  người  ấy,  hay  là  xót  thương  gã  đó  nghiệp 

chướng  sâu  nặng,  để  mặc  hắn  sanh  diệt  theo  nghiệp  lực,  chẳng  đôi  co  với 

hắn?  (Nhan Điền hỏi) 





Đáp: Đừng bận tâm đến hắn để đôi bên khỏi chuốc lấy phiền não, ai đi 

đường nấy, mỗi người có nhân quả riêng. 





* Hỏi: Đệ tử Phật vào phòng đỡ đẻ của vợ, rồi vào chùa Phật thờ Tam 

Bảo  để  lễ  Phật,  chẳng  biết  có  phạm  lỗi  hay  không?  Nếu  theo  luận  lý  Đạo 

Giáo  thì  vào  phòng  sanh  là  nơi  ô  uế,  chẳng  thanh  tịnh,  đời  sau  sẽ  mắc  quả 

báo do tội chướng!  (Lý Thanh Thủy hỏi) 

  



Đáp:  Sau  khi  vào  phòng  sanh,  lại  muốn  về  chùa  lễ  Phật,  có  thể  tắm 

gội, hễ tâm chân thành, thân sẽ trong sạch. 





*  Hỏi:  Nếu  là  cư  sĩ,  do  hoàn  cảnh  gia  đình,  chưa  quy  y  Phật  môn, 

nhưng chiếu theo giới luật nhà Phật để tu trì, không biết công đức có giống 

như đã quy y hay chăng?  (Lý Thanh Thủy hỏi) 





Đáp: Đừng nên lẫn lộn giữa quy y và tu trì; nhưng đã tin thờ Phật, hãy 

nên  quy  y thì  mới  hợp  Lý và Sự. Chỉ tu trì, chẳng quy  y, tuy có công đức, 

nhưng  thiếu  sư  thừa.  Nếu  tin  thờ  mà  thiếu  thành  kính,  công  đức  sẽ  ít.  Nếu 

quy  y  mà  chẳng  tu  trì,  hoặc  giải  đãi  chẳng  tiến  bộ,  cũng  chẳng  được  nhiều 

công đức. 





* Hỏi: Tại gia cư sĩ lúc mới học, nghiên cứu nông cạn, mỗi ngày tụng 

kinh,  trong  một  ngàn  chữ,  ước  chừng  có  một  chữ  đọc  sai,  sau  đấy  lại  tụng 

đúng, chưa biết có tội lỗi hay chăng?  (Lý Thanh Thủy hỏi) 





Đáp: Lầm mà biết sửa, chẳng có gì tốt lành hơn! 





* Hỏi: Sau khi hết thảy chúng sanh cùng lên Liên Bang, họ có tâm tấn 

tu  vô  thượng,  tiếp  tục  tu  trì  hay  không?  Trừ  lúc  tu  trì  ra,  sống  lâu  mà  trọn 

chẳng tịch mịch, chán ngán, buồn bã ư? Sống đã lâu bèn lại trở vào lục đạo 

hay chăng? Nếu  là có, hết  thảy  hữu tình sẽ đều  là   “trí nhập ngu, ngu nhập 

 trí”  lưu chuyển chẳng có kỳ hạn, như vậy thì đối với hết thảy chúng sanh và 

chính mình, đức Phật có ích lợi chi đâu? Thành Phật có tác dụng gì? Nếu nỗ 

lực tu hành, đến cuối cùng đạt được kết quả gì?  (Mạc Ngã Hư hỏi)  





Đáp: Chán tịch  mịch  là  vọng tình  lưu chuyển, tán  loạn, qua  lại trong 

sáu đường, bị nghiệp lực lôi dẫn luân chuyển. Tu trì là tu đến mức “nghiệp 

tận, tình không”. Đến cảnh giới ấy, Tịch và Chiếu cùng viên dung, đắc đại tự 

tại,  đấy  là  kết  quả  chân  thật.  Nghiệp  đã  tận,  làm  sao  có  thể  vào  lục  đạo 

(nương theo bổn nguyện [trở vào lục đạo] độ chúng sanh chẳng thuộc lệ ấy)? 

Tình thức đã rỗng không, làm sao có thể chán nhàm tịch mịch được? Chỉ vì 

tu  đến  mức  “nghiệp  tận,  tình  không”  trong  cõi  này  khá  khó,  sanh  về  Liên 

Bang dễ tu hơn. Lý khó dễ đã được chép tường tận trong các kinh luận Tịnh 

Độ, ở đây, chẳng thể do mấy lời bèn có thể nói trọn hết được! 





* Hỏi: Xưa kia, tôi đã nghe  “nhân quả ba đời chẳng sai sót mảy may”  

tức là nói sau mấy đời rồi  mới thọ báo, hoặc sau mấy kiếp rồi mới thọ báo, 

dám  hỏi  thế  gian  này  có  khả  năng  vĩnh  viễn  an  ninh,  hòa  bình  hay  không? 

Đợi tới khi Di Lặc tôn giả giáng sanh, trong lúc ấy, có chúng sanh thọ ác báo 

hay không? Chiến  tranh, án  mạng có phát  sanh  hay không? Nếu không, thì 

do nguyên nhân nào? ( Mạc Ngã Hư hỏi) 

  



Đáp:  Đối  với  câu  hỏi  này,  nếu  nói  nông  cạn  sẽ  chẳng  viên  mãn,  nói 

sâu  sẽ  khó  hiểu,  ở  đây  tôi  chọn  cách  nói  chiết  trung.  Chỉ  có  Tịnh  Độ  của 

Phật là vĩnh viễn an ninh. Cõi này có tên là Sa Bà, do cộng nghiệp của chúng 

sanh ác tâm  hiển  hiện,  vốn  vô thường, ắt  phải  trải qua các  giai đoạn thành, 

trụ, hoại, không. Trên thế giới chẳng thể vĩnh viễn thường hằng, lẽ đâu có an 

ninh  vĩnh  viễn?  Dẫu  cho  tới  khi  ngài  Di  Lặc  giáng  sanh,  bất  quá  là  hiện 

tượng tốt đẹp hơn thời Mạt Pháp chút ít mà thôi. Ngũ Nghịch, Thập Ác vẫn 

phát  sanh  y  như  cũ,  thành,  trụ,  hoại,  không  vẫn  lưu  chuyển  như  cũ.  Nếu 

thiên hạ thái bình, Phật Di Lặc tội gì phải đến cõi này! 





* Hỏi: Nghe nói có Lão Mẫu Giáo61, còn gọi là Di Lặc Phật Giáo, đồ 

chúng  miệng chỉ  niệm   “Lão  Mẫu từ bi, Lão Mẫu từ bi” .  Theo  như họ  nói, 

[tu  hành theo đạo của  họ  mới] có quả  vị,  chẳng coi chư Phật, Bồ  Tát trong 

Thích Giáo ra gì, đó là do duyên cớ nào? Xin chỉ dạy!  (Nhan Điền hỏi)  





Đáp:  Kẻ  nghiệp  chướng  sâu,  tâm  tánh  cũng  rất  mê  hoặc.  Rất  đỗi  mê 

hoặc  nên  thị  phi  điên  đảo,  kẻ  ấy  tự  nhiên  dễ  nhập  tà  ma.  Nghiệp  nặng, 

chướng sâu chính là nhân; mê hoặc, điên đảo chính là duyên. 





* Hỏi: Những kẻ truyền đạo của bọn họ (Lão Mẫu Giáo) đều tự xưng 

là  “tiến nhân”  (người giới thiệu, tiến cử), nắm giữ cơ cấu chung trong đạo. 

Họ cũng nói: Thích Giáo là Hồng Kỳ, còn bọn họ là Bạch Kỳ, chỗ nào cũng 

có  giáo  đồ.  Cớ  sao  hội  Phật  giáo  nơi  đó  chẳng  làm  cho  họ  quay  về  nẻo 

chánh, cứ để cho họ xằng bậy tự tôn, tự đại?  (Nhan Điền hỏi)  







Đáp: Phật giáo công khai giảng diễn, chỉ sợ chúng sanh chẳng phân tà, 

chánh, chẳng qua kẻ mê hoặc sâu, giống hệt như kẻ bệnh tật đã lậm đến cao 

hoang,  hết  thuốc  chữa  đó  thôi!  Chẳng  phải  là  hội  Phật  giáo  không  khuyên 

dạy, chỉ là không có cách nào khởi tử hồi sanh! 





* Hỏi: Nghe nói Chương Gia đại sư đã viên tịch là bậc đại đức Thiền 

Tông, tệ nhân bái Chương Gia đại sư làm thầy (tập thể bái sư). Nếu xét theo 

cá  tánh  của  tệ  nhân  mà  nói,  tự  cảm  thấy  nên  tu  Thiền  Tông;  nếu  xét  theo 

hoàn cảnh để nói, nên tu Tịnh Độ Tông; chẳng biết tôi nên làm như thế nào 

mới thỏa đáng?  (Trương Duy Minh hỏi) 





Đáp: Chương Gia đại sư thật ra là Mật Tông. Nên biết quy y là quy y 

Tăng đoàn. Trong  Tăng đoàn ấy, các pháp đều có đủ. Nếu  luận  về cách tu, 

pháp nào phù hợp căn khí cá nhân cũng đều tốt đẹp. Cư sĩ đã do hoàn cảnh 

đáng nên tu Tịnh Độ thì hãy nên tu Tịnh Độ. 





*  Hỏi:  Bí  mật  của  Thiền  Tông  là  chẳng  truyền  cho  người  khác,  tệ 

nhân từng bái bậc đại đức trong Thiền Tông là Chương Gia đại sư làm thầy, 

có  thể  do  điều  kiện  ấy  mà  hỏi  đạo  với  bậc  đại  đức  trong  Thiền  Tông  hay 

không?  (Trương Duy Minh hỏi) 





Đáp:  Thiền  Tông  trọn  không  có  thuyết   “bí  mật  chẳng  truyền” ,  chớ 

hiểu lầm! Do tâm tánh cùng một lối, hoàn toàn do tự ngộ, chẳng thể dùng lời 

lẽ để truyền dạy được! Đó gọi là  “ngôn ngữ đạo đoạn”  (dứt bặt ngôn ngữ). 

Cư sĩ toan hướng về bậc đại đức Thiền Tông để hỏi đạo, chưa hề chẳng phải 

là điều tốt đẹp, nhưng Thiền đức  là người  như thế nào, trước hết phải  nhận 

biết! 





* Hỏi: Nếu tu Tịnh Độ Tông, mà nghiên cứu thêm Thiền Tông để hiểu 

rõ lý, có phải là sẽ tinh tấn nhanh hơn, lại còn khéo léo ở chỗ  “nhất cử lưỡng 

 tiện”  hay chăng?  (Trương Duy Minh hỏi) 





Đáp:  Bất  luận  tu  Thiền  hay  tu  Tịnh,  đều  phải  hiểu  lý.  Nếu  có  thể 

thông  hiểu  sâu  xa  một  pháp,  sẽ  tự  hiểu  những  pháp  khác.  Trộm  bàn:  Nay 

nhằm thời kỳ Mạt Pháp, đang lúc căn tánh con người trì độn, kém cỏi, tinh 

thông một thứ đã khó lắm, kiêm tu sợ rằng càng khó hơn nữa! 





* Hỏi: Trong Bất Khả Tư Nghị Công Đức Lục có ba đoạn nói về trình 

tự, cách thức tu Tịnh Độ; có phải là chọn ra bất cứ cách nào thích hợp hoàn 

cảnh của chính mình là được hay không? Nếu sau khi đã làm xong cách thức 

tu trì theo thứ tự, có thể tiếp tục tụng kinh điển hay không? Kinh điển nào so 

ra thích đáng, xin hãy nêu ra!  (Trương Duy Minh hỏi) 







Đáp: Kinh có nghiên cứu và đọc tụng sai khác, có thể tham khảo nơi 

trang sáu mươi mốt, trong phần trả lời câu hỏi của cư sĩ Thẩm Chung Ngũ, 

sẽ có cống hiến. Cư sĩ đã tính tu Tịnh, trước hết hãy nên đọc kinh điển Tịnh 

Độ. Nếu chẳng  thông  hiểu pháp  môn của  chính  mình,  mà  đã  xem  rộng các 

môn khác, sợ môn nào cũng đều chẳng thành! 





* Hỏi: Có nên tự soạn bài văn hồi hướng phát nguyện hay không? Vì 

bài do tôi  tự soạn thuần  xuất phát từ tự tâm, cũng  giống  như lập thệ,  giống 

như  là  một  bài  tự  truyện  cá  nhân,  chẳng  thể  nói  dối  được!  (Trương  Duy 

 Minh hỏi) 





Đáp: Người sơ cơ chưa  hiểu  rõ Phật  lý, sợ phát  nguyện chẳng chánh 

đáng, hãy nên dựa theo [những bài văn hồi hướng phát nguyện] do cổ đức đã 

định sẽ tốt hơn. Sau này, [khi đã có] chánh tri chánh kiến thì cũng có thể tự 

soạn văn phát nguyện. 





* Hỏi: Tệ nhân rất muốn kiêng dứt đồ mặn, nhưng thân thể lắm bệnh, 

suy nhược tới cùng cực do thiếu dinh dưỡng. Nếu từ bỏ những thứ như thịt, 

cá v.v... thân thể càng thêm suy nhược hơn, trong tình hình này, có nên giữ 

tâm niệm tuy ăn mà chẳng vì tham vị ngon, khi ăn luôn giữ lòng đại bi hay 

chăng?  (Trương Duy Minh hỏi) 





Đáp: Chẳng ăn thịt, cơ thể suy nhược; đối với vấn đề này, hiện tại vẫn 

chưa luận định dứt khoát, chưa được giới y học và khoa học khảo sát trong 

một  thời  gian  dài,  nên  chẳng  dễ  dàng  nhanh  chóng  đưa  ra  lời  quyết  đoán 

được! Cư sĩ vốn là kẻ sơ phát tâm, hết thảy tạm thời thuận theo phương tiện 

cũng  chẳng  phải  là  không  được.  Sau  này,  nếu  tu  học  tiến  hơn,  sẽ  có  thể  tự 

giải quyết. 





* Hỏi: Chẳng biết là đối trước người chết tụng kinh, lễ sám thì là tụng 

cho người chết nghe, hay tụng cho người sống nghe?  (Trần Liên Sanh hỏi) 





Đáp:  Thật  ra  câu  hỏi  “tụng  cho  ai  nghe”  chính  là  câu  hỏi  “tiêu  [tội 

chướng]  cho  ai”.  Ví  như  có  người  sanh  ghẻ,  để  chữa  trị,  phải  giải  phẫu, 

chẳng phải là vấn đề làm cho ai xem, mà là vấn đề chữa trị cho ai! 





* Hỏi: Con người sau khi chết, chẳng biết là vẫn còn đang ở linh tiền62 

hay là đã chuyển sanh theo tội nghiệp?  (Trần Liên Sanh hỏi) 





Đáp: Sau khi chết, trước khi vào lục đạo, sẽ có Trung Ấm Thân, thân 

ấy có thể bị triệu vời tới linh tiền, hoặc sau khi đã đọa quỷ đạo, cũng có thể 

triệu vời tới linh tiền. Trừ hai trường hợp này ra, sẽ chẳng thể triệu vời được. 

Nhưng hai trường hợp này đều có thọ  mạng kha khá; nếu như thọ mạng đã 

tận, sẽ có chỗ nương gá khác, chẳng thể đến nữa! 





* Hỏi: Bát Nhã Ba La Mật Đa Tâm Kinh do vị Phật nào nói, và nói ở 

chỗ nào?  (Trần Liên Sanh hỏi) 





Đáp:  Lời  kinh  đã  nói  phân  minh:  Do  Quán  Tự  Tại  Bồ  Tát  nói  trong 

thời kỳ đức  Phật  giảng  Bát Nhã, Ngài  vâng  mạng  nói  ra. Kinh  này có  mấy 

bản dịch tiếng Hán, xem các bản dịch thời Đường - Tống, như bản dịch của 

các vị Pháp Nguyệt, Trí Huệ Luân, Pháp Thành, Thi Hộ v.v... đều có những 

câu chữ [cho thấy kinh ấy được nói] tại núi Linh Thứu thành Vương Xá. 





* Hỏi: Chẳng biết La Hầu La là do thần thông sanh ra hay do dâm dục 

sanh ra?  (Trịnh Nghĩa Lãng hỏi)  





Đáp:  Lũ  phàm  phu  chúng  ta  hãy  nên  tuân  theo  những  gì  được  kinh 

điển xiển dương, truyền thuật, cổ đức đã nói là  “thần thông thị hiện” , sao cứ 

phải nghi hoặc lắm nỗi? Nếu cứ muốn cầu chứng thực, chỉ có cách thỉnh vấn 

đức Thế Tôn, chứ lời những người khác nói đều là suy đoán mà thôi! 





*  Hỏi:  Trong  sách  Phật  ghi  chép  về  tuổi  tác  lúc  [thái  tử]  Tất Đạt  Đa 

xuất gia có hai thuyết: Một là Ngài xuất gia năm mười chín tuổi, thuyết kia 

là  năm  hai  mươi  chín  tuổi,  chẳng  biết  thuyết  nào  là  đúng?  (Trịnh  Nghĩa 

 Lãng hỏi) 







Đáp:  Hai  thuyết  ấy  đều  được  chép  trong  kinh  Phật,  nếu  chúng  ta 

chẳng có sự khảo cứu kha khá, chỉ đành chấp nhận cả hai thuyết. Biết thì nói 

biết,  không  biết  thưa  không  biết,  chính  là  thái  độ  của  người  học.  Thử  nghĩ 

những  người  kết  tập  kinh  điển  đều  là  đệ  tử  Phật,  hoặc  là  người  truyền  lại, 

cách  Phật  chưa  xa,  nếu  có  [chi  tiết  nào  nói]  hai  cách  khác  nhau,  làm  sao 

chúng  ta  có  thể  quyết  đoán  chính  xác.  Chẳng  hạn  như  năm  tháng  đức  Phật 

giáng sanh, cho đến nay vẫn tranh luận chưa ngớt, rảnh đâu để luận định độ 

tuổi khi Ngài xuất gia! 





*  Hỏi: Thuở Phật tại  thế, thấy  lũ kiến,  mỉm  cười  nói: “Bảy đức Phật 

đã xuất hiện trên thế gian mà [bọn chúng] chưa thoát thân kiến”, nay thì đến 

chỗ nào cũng đều có kiến, có phải chúng đều mang thân kiến từ quá khứ mãi 

cho  đến  nay  đó  chăng?  Bổn  tánh  của  chúng  có  bị  giảm  thiểu  hay  chăng? 

 (Hồng Hoàn hỏi) 

  



Đáp:  Chưa  khai  Thiên  Nhãn,  chẳng  thể  biết  chuyện  đời  trước  được. 

Suy theo lý, trong số ấy ắt có những con kiến từ trước thời thất Phật [cho tới 

nay] vẫn chưa thoát thân kiến, chỉ có điều chẳng thể khẳng định kiến ở bất 

cứ  nơi  nào  cũng  đều  đã  mang  thân  kiến  từ  thuở  ấy.  Những  con  kiến  dẫu 

mang  thân  kiến  từ  trước  thời  bảy  đức  Phật,  xoay  vần  đến  nay,  tánh  cũng 

chẳng  giảm;  nhưng  sợ  là  ô  nhiễm  càng  sâu,  duyên  giải  thoát  càng  mờ  mịt 

vậy! 





*  Hỏi:  Đức  Thế  Tôn  lên  cõi  trời,  vào  cung  rồng  thuyết  pháp,  đó  là 

thần thức đến hay sắc thân đến, còn như các đệ tử cùng đi theo [sẽ đến] bằng 

cách nào?  (Hồng Hoàn hỏi) 





Đáp: Đức Thế Tôn pháp lực vô biên, thần thức và sắc thân đều có thể 

đến được, các vị đệ tử đều là đại  A  La  Hán, đều có thần thông,  nên đều có 

thể cùng đi. 





*  Hỏi: Con  người  sau  khi  chết,  đầu  thai  vào  quỷ  đạo,  sẽ  có  cha  mẹ, 

anh  em  trai,  chị  em  gái,  lục  thân  quyến  thuộc?  Hay  là  trơ  trọi  một  mình? 

 (Hồng Hoàn hỏi) 





Đáp: Quỷ có thai, noãn, thấp, hóa tứ sanh. Trong những loài quỷ thai 

sanh và noãn sanh, đương nhiên có quyến thuộc. 





*  Hỏi:  Học  nhân  có  một  người  bạn  học  pháp  môn  Tịnh  Độ,  sớm  tối 

tụng niệm công khóa kiền thành, và hằng ngày niệm Phật hiệu hơn một vạn 

tiếng.  Gần  đây  có  người  chèo  kéo  học  Kim  Cang  Đối  Quyển,  lại  có  người 

bạn rủ rê nghiên cứu Phật pháp, ông ta hằng ngày luyện tập giảng diễn để có 

thể  hoằng  pháp,  chẳng  biết  học  niệm  Kim  Cang  Đối  Quyển  là  tốt,  hay  học 

Phật pháp là tốt?  (Hồng Hoàn hỏi)  





Đáp: Học Phật nhằm liễu sanh tử, quý ở chỗ giải hành tương ứng, lại 

trọng  ở  chỗ  tự  giác,  giác  tha,  chẳng  học  Phật  pháp,  làm  sao  có  thể  hiểu? 

Chẳng hiểu thì làm sao có thể giác tha? Diễn giảng Phật pháp đều đáng nên 

học.  Niệm  Phật  là  hành,  nhưng  chớ  nên  cầu  giải  mà  bỏ  sót  hành.  Còn  về 

Kim  Cang  Đối  Quyển,  đấy  chính  là  một  thứ  kinh  sám  ứng  phó  bên  ngoài, 

người tại gia học thứ ấy có ích gì đâu? 





*  Hỏi: Trong sách Nhị  Khóa  Hợp Giải do Đài  Loan  Bồ Đề  Thư Cục 

xuất bản, nơi trang mười một, trong đồ hình thứ nhất về Hoa Tạng, có nói tứ 

châu chính là bốn địa cầu. Có đến bốn địa cầu thì cũng không phải là chẳng 

được, nhưng theo sách ấy nói, địa cầu trôi nổi trong bốn biển nước  mặn, tợ 

hồ chẳng phù hợp sự thật (bốn phía địa cầu là không khí, chẳng phải là biển 

nước  mặt),  nên  giải thích  như thế  nào  mới hòng thông suốt,  hợp  lý?  (Trầm 

 Chung Ngũ hỏi) 





Đáp:  Các  tướng  thế  giới  vốn  thuộc  huyễn  hóa,  chẳng  thật,  chẳng 

thường! “Chẳng thường” là thành, trụ, hoại, không, đổi khác trong từng sát-

na. “Chẳng thật” là đều do tâm biến, chỉ có thức, chẳng có cảnh. Căn cứ theo 

đó, bốn châu, biển nước mặn đều vô sở hữu. Phàm những gì có tranh chấp, 

thảy đều là hý luận, đó là Chân Đế. Nếu nói theo Tục Đế, văn tự của cổ nhân 

giản lược, lại qua phiên dịch, Lô sơn có thể bị mất diện mục thật sự. Lại qua 

hình  vẽ  của  người  đời  sau,  biến  thành  hình  thức  cố  định,  khô  cứng,  [khiến 

người đọc] càng thêm lạc trong mây mù. Lại do nhiều người chú giải, mỗi vị 

chấp  một  lẽ,  khiến  cho  người  ta  càng  hiểu  sai  lạc,  nghi  ngờ  nhiều  hơn.  Ý 

kiến hèn tệ của tôi cũng là đoán mò: Dường như nói một châu là một quả địa 

cầu cũng chẳng sao, biển nước  mặn cũng  không  nhất thiết phải ở ngoài địa 

cầu!  Bởi  “châu”  chính  là  đất  liền  ở  giữa  nước,  có  thể  là  đơn  độc  hay  hợp 

thành nhóm sai khác, như Đài Loan là hòn đảo đơn độc, nhưng Phi Luật Tân 

là quần đảo. Diêm Phù Đề là một nhóm các châu, bao gồm các châu Á, Mỹ, 

Âu,  Úc,  đều  cùng  được  bao  quanh  bởi  biển  nước  mặn,  phía  dưới  là  phong 

luân, tức không khí bao phủ hoàn cầu. Dường như đối với những thuyết xưa 

nay, không có gì chẳng thích hợp! 





*  Hỏi: Nơi  trang  thứ chín  mươi  bảy  của  sách  Ấn  Quang  Đại  Sư Gia 

Ngôn Lục có nói:  “Khi duyệt kinh, chớ nên suy xét ý nghĩa của kinh” , nhưng 

khi  dịch  kinh  Phật  từ tiếng  Ấn  Độ  sang  tiếng  Hán,  không  gì  chẳng  phải  là 

suy xét sâu xa ý nghĩa kinh, lại còn cân nhắc từng chữ. Nếu duyệt kinh chớ 

nên tìm hiểu, suy xét nghĩa kinh, há chẳng phải là người dịch kinh đa sự ư? 

 (Trầm Chung Ngũ hỏi) 





Đáp: Đối với kinh, người học có các cách duyệt, đọc, tụng và nghiên 

[khác biệt]. Duyệt là lặng lẽ xem, đọc là đối trước quyển kinh đọc ra tiếng, 

tụng là xếp kinh lại, đọc thuộc lòng, “nghiên” là suy xét tường tận nghĩa lý. 

Ba  cách  trước  đều  nhằm  cầu  Định,  cách  cuối  cùng  nhằm  chuyên  cầu  Huệ, 

đều có giới hạn rạch ròi. Khi hành ba phương pháp trước mà nếu kèm thêm 

tư  duy,  không  chỉ  Định  chẳng  thể  thành,  mà  ngay  cả  ba  pháp  ấy  cũng  đều 

chẳng thành! Hành một pháp cuối cùng mà nếu kèm thêm những cách khác, 

cũng  giống  như  vậy!  Lời  của  tổ  Ấn  Quang  nói  chẳng  phải  là  không  được 

 “nghiên kinh”  (nghiên cứu  nghĩa  lý của kinh),  mà  là khuyên chớ  nên dùng 

các pháp loạn xạ! 





* Hỏi: Núi Tu Di nằm giữa bốn đại bộ châu, chỉ đức Phật có thể thấy, 

hay là phàm phu tu hành cũng có thể thấy, hay là núi Tu Di là một danh từ tỷ 

dụ?  (Dư Bình hỏi) 





Đáp:  Lời  đức  Phật  nói  có  hiện  lượng  ngữ,  tỷ  lượng  ngữ,  thí  dụ  ngữ, 

tùy thuận ngữ, giả định ngữ. Kẻ hèn này mắt thịt, chẳng thể chứng kiến núi 

ấy. Cư sĩ dựa theo thánh  ngôn  lượng, liền  tin chuyện ấy  là thật sự có, cũng 

chẳng mắc lỗi gì! 





*  Hỏi:  Có  người  hỏi  một  câu  trong  phẩm  Phổ  Môn:   “Nhược  hữu  nữ 

 nhân, thiết dục cầu nam, lễ bái, cúng dường Quán Thế Âm Bồ Tát, tiện sanh 

 phước  đức  trí  huệ  chi  nam.  Thiết  dục  cầu  nữ,  tiện  sanh  đoan  chánh  hữu 

 tướng chi nữ”  (Nếu có nữ nhân muốn cầu con trai, lễ bái, cúng dường Quán 

Thế Âm Bồ Tát, liền sanh con trai phước đức, trí huệ. Nếu muốn có con gái, 

liền sanh con gái đoan chánh, xinh đẹp), đó là nói kẻ không con nếu cầu Bồ 

Tát sẽ có thể sanh con. Nếu  như trong  mạng đã định sẵn  là  vô con,  vẫn có 

thể cầu được ư?  (Dư Bình hỏi) 





Đáp: Trong  mạng có con, sanh con trai  hay con  gái thì đó  là chuyện 

thuộc khả năng của người ấy. Trong mạng không có con mà có thể sanh con 

thì mới là sức thần thông gia bị của Bồ Tát. 





* Hỏi: Chân lý Phật giáo có phải là lấy tam pháp ấn làm đại biểu. Nếu 

có  thứ  nào  khác,  xin  đại  đức  hãy  dạy  cặn  kẽ!  (Tức  là  chân  lý  của  Gia  Tô 

giáo (đạo Thiên Chúa) ở chỗ nào)?  (Kha Băng hỏi) 





Đáp: Tam pháp ấn63 chính là Tiểu Thừa, Đại Thừa chỉ có một pháp ấn 

(tức  Thật  Tướng)  mà  thôi!  Chân  lý  chính  là  cái  lý  chẳng  thể  nào  phá  trừ 

được, nên gọi là  “bất khả tư, bất khả nghị”  (chẳng thể nói, chẳng thể nghĩ). 

Ắt  phải  phá  trừ  hai  chấp  là  Ngã  Chấp  và  Pháp  Chấp  thì  mới  có  thể  thấy 

được. [Những thứ ngôn luận] lao xao suốt ngày phần nhiều thuộc vọng ngữ, 

trọn chẳng phải là chân lý. Điều này chỉ dành nói với bậc trí, khó thể nói với 

kẻ thông tục! Kẻ chẳng có Phật trí mà nói đến chân lý thì chỉ [nói được] một 

mảnh  vụn của chân  lý  mà thôi. Chân  lý trong  giáo pháp kia (Gia  Tô giáo), 

tôi chẳng biết! 





*  Hỏi:  Tam  Tạng  mười  hai  bộ  kinh  mỗi  tạng  có  mấy  quyển?  (Kha 

 Băng hỏi) 



Đáp:  Tại  Trung  Quốc,  từ  thời  Tùy  -  Đường  tới  nay,  các  đời  đã  thâu 

thập kinh điển [đưa vào Đại Tạng Kinh] khác nhau, lại còn có các thứ phiên 

bản,  hoặc  tăng,  hoặc  giảm,  mà  số  quyển  của  các  phiên  bản  được  thâu  thập 

trong  mỗi đời cũng đều chẳng đồng  nhất.  Nếu chia [theo từng triều đại] để 

nói, sẽ rườm rà khôn xiết! Chỉ nói tới bản cuối cùng do Tần Già Tinh Xá ấn 

hành64, tổng số đã lên tới hơn tám ngàn bốn trăm quyển! Nếu chia theo Tam 

Tạng để nói, mỗi Tạng có bao nhiêu quyển, kẻ hèn này vô ý, chưa thể kiểm 

tra. Ngay như Đại Tạng Kinh được in ở Đài Bắc trong hiện thời, tuy ở ngay 

trước mắt, mà xét coi mỗi Tạng có bao nhiêu quyển, quả thật tôi cũng chưa 

hề  để  ý! Điều  này  giống  như đối  với căn  nhà kẻ  hèn  này  đang ở, có  người 

hỏi: “Trên  nóc  nhà ông, ngói  lợp có  mấy miếng?  Kiếng  gắn cửa sổ có mấy 

tấm?”  Bèn  trố  mắt  chẳng  đáp  được,  chỉ  đành  nói:  “Để  tôi  coi  lại  rồi  mới 

thưa!” 





*  Hỏi: Kinh  Tạng được kết tập  mấy  lần?  Mỗi  lần cách thời  đức Phật 

nhập diệt bao nhiêu năm?  (Kha Băng hỏi) 





Đáp:  Đại khái,  Tiểu Thừa  [kết tập  kinh điển] bốn  lần. Có  lần kết tập 

ngay  trong  năm  đức  Phật  nhập  diệt;  có  lần  cách  một  trăm  năm,  và  có  lần 

cách hai trăm, bốn trăm, năm trăm năm. Hình như Đại Thừa kết tập một lần, 

sau khi đức Phật diệt độ, đã kết tập trong bảy ngày bảy đêm. Điều này dính 

dáng đến khảo cứu học, ắt phải đối chiếu nhiều loại sách, mới biết được đầu 

mối, cũng chẳng phải  là  vấn đề [có thể trình bày] trong dăm ba câu!  Trong 

Thái Hư Đại Sư Toàn Thư có ghi chép cặn kẽ, có thể tra duyệt. 





*  Hỏi:  Phật  giáo  từ  khi  nào  truyền  vào  Trung  Quốc,  đến  nay  là  bao 

nhiêu năm?  (Kha Băng hỏi) 

  



Đáp: Sử sách Trung Quốc ghi chép tường tận, không thể phủ nhận, là 

từ  thời  Minh  Đế  (28-75)  nhà  Đông  Hán;  nhưng  những  điều  được  ghi  chép 

trong  sách  khác,  mỗi  điều  đều  có  chứng  cứ.  Như  theo  Tây  Nhung  Truyện 

của  bộ  Ngụy  Lược65  và  Liệt  Tiên  Truyện66  của  Lưu  Hướng  ghi  chép  thì 

trong thời Thành Đế và Ai Đế nhà Tây Hán cũng có kinh Phật. Lại nữa, thời 

Hán Vũ Đế, Tỳ Tà Vương tới hàng, [vua Hán được dâng tặng] vị thần mình 

vàng67,  chuyện  này  lại  thuộc  đầu  thời  Tây  Hán.  Theo  Thập  Di  Ký68  của 

Vương Gia, thời Yên Chiêu Vương, đạo nhân nước Thân Độc69 tới kinh đô 

nước  Yên.  [Sách  ấy]  còn  chép  Tần  Mục  Công  được  [hiến  tặng]  tượng  đá. 

Nhìn vào những điều trên đây, mỗi chuyện đều xảy ra trước [thời Hán Minh 

Đế]. Sách Liệt Tử lại chép thời Châu Mục Vương có chuyện hóa nhân hiện 

đến.  Đây  là  thuyết  sớm  nhất  về  lúc  đạo  Phật  truyền  vào  Trung  Quốc.  Tóm 

lại,  đều  là  tìm  cầu  nơi  dấu  vết.  Trung  Quốc  quen  thói   “trọng  tiền,  khinh 

 hậu” , tức  là kẻ tôn sùng  Phật ắt  muốn  [đẩy thời điểm  Phật  giáo truyền  vào 

Trung Quốc] sớm hơn; kẻ ghét Phật ắt muốn đẩy lùi [thời điểm ấy] chậm trễ 

hơn.  Trừ thuyết [Phật  giáo truyền  vào Trung Quốc  vào thời]  Hán Minh Đế 

ra,  những  thuyết  khác  đều  còn  đang  tranh  luận  chưa  ngã  ngũ,  kẻ  hèn  này 

chẳng  giỏi  khảo  sát  chứng  cứ,  chỉ  đem  những  điều  chính  mình  đã  biết  để 

kính cẩn đáp lời mà thôi. 



Phật Học Vấn Đáp Loại Biên 

Phần 2 







---o0o--- 



HẾT 



1 Trung Lang là tên tự của Viên Hoằng Đạo (1568-1610). Viên Hoằng Đạo 

có  hiệu  là  Thạch  Công,  là  người  xứ  Công  An,  sống  vào  đời  Minh,  hai  em 

trai  là  Viên  Tông  Đạo  và  Viên  Trung  Đạo  đều  tài  danh,  nên  người  đời 

thường dùng chữ Tam Viên để gọi họ. Qua trước tác, họ đã thành lập riêng 

một trào lưu văn học gọi là Công An Phái. Tác phẩm Phật học nổi tiếng nhất 

của Viên Hoằng Đạo là Tây Phương Hiệp Luận. 

2 Trọng Hựu là tên tự của Đinh Phước Bảo, một nhà Phật học nổi tiếng thời 

đầu Dân Quốc, tác giả bộ Phật Học Đại Tự Điển. 

3 Diễn Thánh Công là tước vị thế tập dành riêng cho hậu duệ đích truyền của 

Khổng  Tử.  Tước  vị  này  được  coi  như  bắt  đầu  từ  thời  Tần  khi  Tần  Thủy 

Hoàng  phong  cho  cháu  chín  đời  của  Khổng  Tử  là  Khổng  Phụ  làm  Thiếu 

Phó.  Hán  Cao  Tổ  đổi  tước  vị  này  thành  Phụng  Kỵ  Quân,  Hán  Nguyên  Đế 

đổi thành Bao Thành Quân, Hán Thành Đế đổi tước vị này thành Ân Thiệu 

Gia Hầu. Thời Tào Ngụy đổi thành Tông Thánh Hầu, rồi lần lượt đổi thành 

Sùng Thánh Hầu (đời Bắc Ngụy), Cung Thánh Hầu (đời Bắc Tề), Trâu Quốc 

Công  (đời  Tùy),  Văn  Tuyên  Vương  (đời  Đường  Huyền  Tông),  về  sau  đổi 

thành Văn Tuyên Công. Chức vụ này đổi thành Diễn Thánh Công dưới đời 

Tống  Nhân  Tông  và  danh  hiệu  này  giữ  mãi  cho  đến  thời  Dân  Quốc.  Năm 

1935, với ý định xóa bỏ mọi quan chức nhà Thanh, chính quyền Dân Quốc 

đổi Diễn Thánh Công thành Đại Thành Chí Thánh Tiên Sự Phụng Kỵ Quan. 

Sau  khi  người  cuối  cùng  giữ  chức  Diễn  Thánh  Công  là  Khổng  Đức  Thành 



qua đời vào năm 2008, chức quan này bị phế trừ, tuy con cháu Khổng Đức 

Thành  vẫn  kế  tập  tước  vị  này,  nhưng  không  còn  dinh  thự,  không  có  lương 

bổng, mà cũng chẳng có nhân viên trực thuộc. 

4 Tuy gọi là Khảo Tuyển Bộ, nhưng bộ này chẳng dính líu gì đến công tác 

thi  cử  trong  bộ  Giáo  Dục.  Khảo  Tuyển  ở  đây  chịu  trách  nghiệm  sát  hạch 

trình  độ  chuyên  môn  các  công  chức,  thanh  tra  các  cơ  cấu  khảo  tuyển  nhân 

viên trực thuộc chánh phủ, quy định chính sách, chế độ đãi ngộ, thăng cấp, 

giáng chức, thuyên chuyển công chức. 

5 Nguyên văn “thọ chi lật táo”. Thời cổ, do in sách bằng mộc bản, ván khắc 

chữ  thường  làm  bằng  gỗ  cây  lật  hoặc  cây  táo  do  sớ  của  những  loại  gỗ  này 

thẳng,  dễ khắc,  ván  lại bền,  lâu  hư. Vì thế, chúc tụng  một  tác phẩm  nào sẽ 

được tái bản nhiều lần, người ta dùng từ ngữ  “thọ chi lật táo”. 

6  Đông  Lỗ  là  thành  ngữ  chỉ  tỉnh  Sơn  Đông,  do  vào  thời  Xuân  Thu  Chiến 

Quốc, địa bàn đất Lỗ thuộc tỉnh Sơn Đông. Cụ Lý Bỉnh Nam là người xứ Tế 

Nam, tỉnh Sơn Đông. 

7  Kỳ Hoàng  là  Kỳ  Bá  và  Hoàng Đế,  hai  vị được  coi  là  thánh tổ của  y  học 

Trung  Hoa.  Theo  truyền  thuyết,  Kỳ  Bá  ưa  thích  y  dược,  ban  ngày  nếm 

thuốc, nghiên cứu dược tánh, ban đêm  tập dưỡng sanh,  nắm  vững  hệ thống 

kinh lạc. Do Hoàng Đế cũng ưa thích y học nên tìm đến học hỏi với ông; về 

sau, Kỳ  Bá trở thành đại thần của  Hoàng  Đế. Người  Trung  Hoa vẫn coi bộ 

Hoàng Đế Nội Kinh là cuộc thảo luận y học giữa Hoàng Đế và Kỳ Bá. 

8 “Phá mê khải ngộ” (phá mê hoặc, khơi gợi sự giác ngộ). Ở đây, cư sĩ Từ 

Tỉnh Dân dùng chữ Khải (啟), không phải “khai” (開) nhằm ca ngợi lời giải 

đáp  của  cụ  Lý  Bỉnh  Nam  giống  như  một  khai  thị  quan  trọng  hướng  dẫn 

người học, người hỏi tự nhận thức, tự tìm ra lẽ chánh qua lời dạy. 

9 Ngũ Minh (Pañca vidyā-sthānāni) năm thứ học thuật chánh yếu của cổ Ấn 

Độ gồm:  

1. Thanh minh (Sabda-vidyā): Ngôn ngữ học, nghiên cứu điển tịch. 

2. Công xảo minh (Silpakarma-vidyā): Công nghệ, kỹ thuật, toán pháp, lịch 

số. 

3. Y phương minh (Cikitsā-vidyā): Y học, dược học, chú pháp. 

4. Nhân minh (Hetu-vidyā): Luận lý học. 

5. Nội minh (Adhyātma-vidyā): Cái học về diệu lý ngũ thừa nhân quả. 

10 Lý thú: Chỗ quy kết của nghĩa lý trong kinh điển. 

11 Nạp tăng: Do tỳ-kheo mặc ca-sa bằng các mụn vải chằm lại nên gọi là Nạp 

Tăng. 



12 Đây  là  lời tán thán cụ Lý Bỉnh Nam ứng cơ thuyết pháp, tâm rỗng rang 

giống như chuông kêu to hay nhỏ tùy theo người gõ. Cũng như vậy, tùy theo 

căn cơ sâu cạn của người hỏi, mà lời đáp phù hợp khít khao. 

13 Lý Quảng và Trình Bất Thức là hai danh tướng thời Đông Hán. Lý Quảng 

nổi tiếng phóng túng, không chú trọng quân kỷ, nhưng thương lính như con 

nên  binh  sĩ  phục  tùng,  thường  chuyển  bại  thành  thắng;  trong  khi  đó  Trình 

Bất Thức hết sức nghiêm khắc, quân lệnh như núi. Ở đây, pháp sư Dung Hy 

dùng từ ngữ  “điêu đẩu sâm nghiêm”  để diễn tả quân kỷ của Trình Bất Thức, 

điêu và đẩu là hai dụng cụ bằng đồng bằng sắt có thể dùng để đun nước, nấu 

cơm của mỗi quân nhân, và dùng để gõ làm hiệu lệnh tuần tra trong đêm tối. 

14  Doanh Kiệu (瀛嶠): Một tên gọi ít phổ biến của Đài Loan, Doanh là biển 

khơi, Kiệu là ngọn núi cao nhọn. 

15  Tatami  là  một  loại  thảm  hay  đệm  lót  nền  kết  bằng  rơm  trong  kiến  trúc 

truyền thống của Nhật Bản. 

16  Bá  Di  họ  Tử,  thuộc  thị  tộc  Mặc  Thai,  tên  là  Doãn,  tự  Công  Tín,  là  con 

trưởng của Á Vi, vua nước Cô Trúc (nay thuộc thành phố Đường Sơn, tỉnh 

Hà Bắc). Em trai là Thúc Tề được vua cha dự định truyền ngôi, nhưng điều 

này  trái  với  tông  pháp  truyền  ngôi  cho  dòng  đích  thời  ấy,  nhưng  Thúc  Tề 

không muốn đoạt ngôi của anh, Bá Di cũng chẳng muốn trái lời cha, nên hai 

anh em cùng bỏ trốn, chạy sang đất của bộ lạc Châu, được Châu Văn Vương 

coi  trọng.  Khi  Châu  Vũ  Vương  hưng  binh  phạt  Trụ,  Bá  Di  và  Thúc  Tề  đã 

chặn đường, khóc lóc can ngăn, nhưng Châu Vũ Vương đã quyết ý. Khi Trụ 

Vương bị diệt, hai anh em khóc lóc, quyết định chẳng ăn thóc lúa nhà Châu 

nhằm biểu hiện lòng trung với nhà Thương, trốn vào núi Thủ Dương ẩn cư, 

ăn  vỏ  cây,  rau  dại  sống  qua  ngày.  Về  sau,  có  người  nói  thiên  hạ  đã  là  của 

nhà Châu thì cỏ  hoang, rau dại cũng  là của nhà Châu,  họ bèn  nhịn đói đến 

chết. 

Liễu Hạ Huệ (720-621 trước Công Nguyên), họ Triển tên Hoạch, biểu tự là 

Cầm,  một tên tự  nữa  là Quý,  người  nước  Lỗ,  là  hậu duệ của công tử Triển 

(con trai Lỗ Hiếu Công); do vậy, họ gốc của ông là Cơ, do gọi theo tên của 

tổ phụ nên thành họ Triển. Liễu Hạ là tên thực ấp (đất phong của ông), Huệ 

là thụy hiệu, cho nên mới thường gọi là Liễu Hạ Huệ. Ông làm quan đại phu 

nước  Lỗ,  ông  được  coi  là  thủy  tổ  của  những  người  mang  họ  Liễu  sau  này. 

Ông  là  nhân  vật  được  coi  là  người  đức  hạnh,  với  câu  chuyện:  Trên  đường 

thấy một phụ nữ bị rét cóng sắp chết, nên ông cởi áo khoác phủ cho cô ta rồi 

ôm cô ta trong lòng cho hết lạnh, nhưng chẳng khởi tà tâm. 

17  Đồ Hương (Vilepana) là loại hương dùng để bôi trên thân nhằm khử mùi 

hôi  khi  trời  nóng  bức.  Có  nhiều  loại  đồ  hương,  đơn  giản  nhất  là  loại  dùng 



Chiên Đàn nghiền thành bột hòa với nước để bôi trên thân, có loại dùng sáp 

hòa hương liệu để bôi thân, có loại xông ướp áo cho thơm. Nói cách khác, có 

thể hiểu Đồ Hương là các loại nước hoa và các chất deodorant sau này. Do 

đồ hương có tác dụng khử mùi hôi, khiến cho thân thể thơm tho, giống như 

trì  giới khiến cho thân tâm  thanh tịnh, thơm sạch,  xông  ướp thân tâm bằng 

hương đức hạnh. Vì thế, Đồ Hương biểu thị Trì Giới. 

18  Đây  là  một  tác  phẩm  ghi  sự  truyền  thừa  của  Phật  giáo  vào  Trung  Hoa, 

không  rõ  viết  vào  thời  nào  và  ai  là  tác  giả.  Theo  đó,  Phật  giáo  truyền  vào 

Trung  Hoa  từ  thời  Hán  Minh  Đế  trong  niên  hiệu  Vĩnh  Bình  (58-75)  và  đã 

liên tục bị Đạo giáo công kích. Nguyên bản hoàn chỉnh của tác phẩm này đã 

bị thất truyền, chỉ còn những phần trích dẫn trong các bộ sử liệu về sau như 

Tập  Cổ  Kim  Phật  Đạo  Luận  Hành,  Quảng  Hoằng  Minh  Tập,  Pháp  Uyển 

Châu Lâm v.v... 

19 Tư  Không  là chức quan được  thiết  lập  từ thời Tây Châu, được  xếp  vào 

hàng Tam Công, tương đương với Lục Khanh. Tư Không cùng với Tư Mã, 

Tư Khấu, Tư Sĩ, Tư Đồ được gọi là Ngũ Quan. Tư Không tương đương với 

Thượng Thư bộ Công về sau này, chưởng quản công tác thủy lợi, xây dựng 

cung thất, các công trình công cộng v.v... 

20 Cao Quý Hương Công là tước  hiệu của  Tào Mao (241-260), là cháu nội 

của Tào Phi (con trai trưởng của Tào Tháo). Năm 254, quyền thần Tư Mã Sư 

phế lập Tào Phương (Ngụy Thiếu Đế), đưa Tào Mao lên ngôi vua, làm con 

rối cho Tư Mã Sư và Tư Mã Chiêu thao túng. Khi vua trưởng thành, toan trừ 

khử bè lũ Tư Mã Sư, nhưng bất thành, bị giết, nên không có đế hiệu. Sử chỉ 

gọi  vua  là  Cao  Quý  Hương  Công  theo  đất  phong  khi  còn  là  công  tử  của 

Đông Hải Vương  Tào Lâm. 

21  Tăng  Sâm  (505-435  trước  Công  Nguyên),  tự  là  Tử  Dư,  người  xứ  Nam 

Phú, nước Lỗ (nay là Bình Ấp, tỉnh Sơn Tây), là một trong những học trò lỗi 

lạc của Khổng Tử, có mỹ hiệu là Tông Thánh. Tăng Sâm, Khổng Cấp, Nhan 

Hồi và Mạnh Tử, được Nho gia xưng tụng mỹ hiệu Tứ Phối (tức bốn truyền 

nhân  xuất  sắc  nhất  của  Khổng  Tử).  Tương  truyền  ông  là  người  trước  thuật 

các sách Đại  Học,  Hiếu  Kinh. Sách chỉ  nói ông  là  hậu  duệ của vua  Hạ Vũ, 

vốn có họ là Tự, nhưng không giải thích vì sao đến đời cha ông lại có họ là 

Tăng.  Khi  Khổng  Tử  mất,  ông  là  người  kế  thừa  mối  đạo,  cháu  nội  của 

Khổng Tử là Khổng Cấp cũng theo học với ông. Ông nổi tiếng với câu nói: 

 “Mỗi ngày ta tự xét mình ba việc: Nhận lời làm giúp người ta việc gì có thật 

 tình  làm  hay  không?  Cùng  với  bạn  bè  giao  ước  điều  gì,  có  thất  tín  hay 

 không? Thầy dạy ta những gì, ta có nghiên cứu học tập hay không?”   Điều 

này  được  Nho  gia  gọi  là  “Tăng  Tử  tam  tỉnh”  (ba  điều  phản  tỉnh  của  Tăng 

Tử). 



22  Nguyên văn là Đài Đoan, chữ này vốn là chữ dùng để gọi chức quan Thị 

Ngự Sử đời Đường. Phàm những chuyện liên quan đến Ngự Sử Đài đều do 

quan  Thị  Ngự Sử  lo  liệu  nên  gọi  là Đài Đoan. Về sau, chữ Đài Đoan được 

dùng như một từ ngữ tỏ lòng kính trọng hoặc gọi người khác một cách văn 

vẻ. 

23 Tạng Đầu Phật: Quả vị Phật trong Tạng Giáo. Viên Mãn Phật: Quả vị Phật 

trong Viên Giáo. 

24 Viên Mai (1716-1797), tự Tử Tài, hiệu Giản Trai, biệt hiệu Tùy Viên Lão 

Nhân, là một thi nhân và văn sĩ đời Thanh, người xứ Tiền Đường, tỉnh Chiết 

Giang,  từng  làm  tri  huyện  Giang  Ninh,  và  là  một  trong  tám  đại  gia  về  thể 

loại  Biền  Văn  đời  Thanh.  Trước  tác  có  Tiểu  Thương  Sơn  Phòng  Văn  Tập, 

Tùy Viên  Thi  Thoại,  Tử Bất  Ngữ,  Thái Muội Văn. Viên Mai thích sưu tập 

những câu chuyện cũ, kỳ dị, viết thành bộ Tử Bất Ngữ, nổi tiếng không kém 

bộ Duyệt Vy Thảo Đường Bút Ký của Kỷ Hiểu Lam. Ông ta thích luận bàn 

về đạo Phật, nhưng không hiểu đến nơi đến chốn nên có những dị thuyết rất 

lạ lùng, chẳng hạn bảo Lăng Nghiêm do người đời Lục Triều bịa ra, nhưng 

chẳng nêu được một chứng cứ khả tín nào. Ông cũng rất thích ăn uống, nên 

đã sưu tập mọi công thức chế biến món ngon vật lạ thời ấy, viết thành cuốn 

Tùy Viên Thực Đơn. Cuốn Thực Đơn ấy cũng được dịch sang tiếng Nhật. 

25 Lục Triều là sáu triều đại liên tiếp trong lịch sử Trung Hoa, có hai cách 

hiểu:  

1.  Đông  Ngô  (do  Tôn  Quyền  sáng  lập),  Đông  Tấn  (hậu  duệ  của  nhà  Tây 

Tấn, được kể từ lúc Tư Mã Duệ làm vua), Tống (do Lưu Dụ sáng lập, khác 

với nhà Đại Tống hoặc Triệu Tống sau này của Triệu Khuông Dẫn), Tề (do 

Tiêu Đạo Thành sáng lập), Lương (do Tiêu Diễn sáng lập), Trần (do Trần Bá 

Tiên  sáng  lập).  Sáu  triều  đại  này  lần  lượt  đóng  đô  tại  Kiến  Khang  (Nam 

Kinh). Đây là cách hiểu của Hứa Tung trong bộ Kiến Khang Thực Lục. 

2. Đông Ngụy (do Tào Phi sáng lập), Tấn (do Tư Mã Viêm sáng lập), Tống, 

Tề, Lương, Trần. Đây là cách hiểu của sách Tư Trị Thông Giám (do Tư Mã 

Quang soạn). 

26  Theo kinh Trường A Hàm, có lần một vị trưởng giả của thành Vương Xá 

đã đặt một cái bát bằng gỗ trầm trên sào rất cao, thách thức có vị thánh nhân 

nào có thể  lấy  xuống được, ngài  Tân Đầu  Lô dùng thần thông bay  lên đoạt 

lấy bát trầm ấy, được quần chúng tán thưởng vang đội. Đức Phật quở trách 

Ngài  đã  lạm  dụng  thần  thông  để  làm  chuyện  vô  ích  nên  cấm  Ngài  không 

được nhập diệt mà phải trụ thế làm phước điền cho chúng sanh cho đến khi 

Di Lặc Phật ra đời. 

27 Si mị võng lượng là thành ngữ chỉ chung các loài yêu quái. Theo truyền 

thuyết, thời cổ loài quỷ quái trong núi sâu, rừng rậm thì gọi là Si và Mị, các 



loài tinh quái trong núi sông, cây cối thì gọi là Võng, các loài yêu tinh ẩn 

nấp trong chốn tối tăm để trêu ghẹo hại người thì gọi là Lượng. 

28 Lữ Tư Miễn (1884-1957), tự Thành Chu, bút danh Nô Ngưu, quê ở huyện 

Vũ  Tấn,  tỉnh  Giang  Tô,  từng  dạy  đại  học  Quang  Hoa  tại  Thượng  Hải,  chủ 

nhiệm bộ môn lịch sử. Thông Sử chính là bộ Lữ Trước Trung Quốc Thông 

Sử của ông Lữ. 

29 Nguyên Nhân Luận có tên gọi đầy đủ là Hoa Nghiêm Nguyên Nhân Luận, 

một quyển, do ngài Tông Mật soạn vào đời Đường. Luận này dựa trên tông 

chỉ của kinh  Hoa Nghiêm để  luận định cội nguồn  vũ trụ  và con  người, chủ 

yếu  dùng  luận thuyết  Hoa Nghiêm  để phá những kiến chấp “vạn  vật  do  hư 

vô đại đạo sanh ra” hoặc do Thượng Đế sanh ra. 

30 Nguyên văn  “tướng hiện nhi tiếu, mạc nghịch ư tâm, thứ kỷ cận chi” . Câu 

này  sử  dụng  hai  thành  ngữ   “tương  thị  nhi  tiếu,  mạc  nghịch  ư  tâm”   (nhìn 

nhau cười, tâm đầu ý hợp).  “Mạc nghịch”  là đôi bên thuận thảo, hết sức hợp 

ý,  hình  dung  bạn  bè  chơi  với  nhau  thân  thiết,  chẳng  hề  có  mâu  thuẫn,  kèn 

cựa nào. Thành ngữ này dựa theo một câu trong thiên Đại Tông Sư của Nam 

Hoa Kinh.  “Thứ kỷ”  là “gần như, dường như”. Từ ngữ này dựa theo câu nói 

trong  sách  Sử  Ký,  thiên  Tần  Thủy  Hoàng  Bản  Kỷ:   “Quả  nhân  dĩ  vi  thiện, 

 thứ kỷ tức binh cách” , câu này được các nhà chú giải giảng là “quả nhân vì 

làm lành, gần như chấm dứt chiến tranh”. 

31 Bá  Công  là  một danh  xưng của  thần  Thổ Địa. Người  Hoa  gọi thần  Thổ 

Địa bằng  nhiều  danh  xưng  như Bá Công,  Đại  Bá Công,  Phước Đức Chánh 

Thần, Phước Đức Lão Gia, Thổ Địa Công Công, Phước Đức Công, Thổ Địa 

Công,  Thổ  Địa  Gia,  Địa  Chủ  Công,  Thổ  Công,  Phước  Đức,  Thổ  Địa,  Thổ 

Bá, Thổ Chánh, Địa Chủ, Xã Thần, Xã Công, Xã Quan, Hậu Thổ v.v... 

32 Cửu hữu, còn gọi là Cửu Cư,  hàm nghĩa  hữu tình chúng sanh trong tam 

giới có chín nơi cư trụ, gồm: 1) Nhân gian và sáu cõi trời trong Dục Giới. 2) 

Sơ  Thiền  Thiên.  3)  Nhị  Thiền  Thiên  4)  Tam  Thiền  Thiên  5)  Vô  Tưởng 

Thiên 6) Không Xứ Thiên 7) Thức Xứ Thiên 8) Vô Sở Hữu Xứ Thiên 9) Phi 

Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ Thiên. 

33  Hoàng  đảm  (Jaundice,  còn  gọi  là  Icterus),  còn  gọi  là  Hoàng  Bệnh,  hay 

Hoàng  Đản,  là  một  chứng  bệnh  da  vàng  như  sáp,  tròng  mắt  cũng  vàng  do 

thặng  dư chất  bilirubin  (đản  hồng  tố) trong  máu.  Khi  lượng  biliburin  trong 

máu  cao  hơn  1,8  mg/dL  sẽ  thấy  triệu  chứng  hoàng  đảm.  Chứng  bệnh  này 

thường  là  dấu  hiệu  gan  bị  tổn  thương  như  trong  các  trường  hợp  viêm  gan 

siêu vi (hepatitis) hay ung thư gan, ung thư lá lách, hoặc nhẹ hơn là ống mật 

bị nghẽn, tụy tạng có sạn v.v... 

34 Tam tịnh là Tam Tịnh Nhục tức là ba thứ thịt có thể ăn nếu không có gì 

khác để ăn hay vì lý do đặc biệt cần ăn như chữa bệnh chẳng hạn. Tam Tịnh 



Nhục  là thịt của con  vật  nếu chính  mình không  thấy  nó bị  giết,  hoặc chẳng 

hoài nghi do mình mà nó bị giết, hoặc chẳng do chính mình giết. 

35 Đinh Lan là một nhân vật sống vào đời Hán và được đưa vào danh sách 

hai  mươi  bốn  người  con  có  hiếu  (Nhị  Thập  Tứ  Hiếu).  Cha  mất  sớm,  ông 

được  mẹ  nuôi  dưỡng  khôn  lớn.  Mỗi  ngày  Đinh  Lan  cày  cấy,  đến  trưa  mẹ 

mang cơm ra đồng cho ăn; nhưng Đinh Lan đối xử với mẹ rất tệ hại, bất luận 

mẹ đưa cơm sớm hay trễ, ông ta đều chửi mắng. Về sau, Đinh Lan biết lỗi, 

toan tạ tội với mẹ. Khi mẹ đưa cơm đến, ông ta chắp tay, nhưng quên bỏ roi 

xuống, mẹ ngỡ Đinh Lan toan đánh bèn cắm đầu chạy, nào ngờ va phải một 

cái cây lê chết tươi. Đinh Lan chặt cây ấy, nhờ thợ tạc hình tượng mẹ để làm 

kỷ niệm. Mỗi ngày đều cung kính đối trước tượng thưa hỏi, tạ tội. Khi Đinh 

Lan  cưới  vợ,  bà  vợ  do  đố  kỵ,  lấy  kim  đâm  tượng,  tượng  gỗ  tuôn  máu  đỏ 

tươi. Đinh Lan biết chuyện liền bỏ vợ. Do câu chuyện này, thời cổ, khi khắc 

bài vị thờ mẹ, người Hoa thường dùng gỗ cây lê. 

36 Chiêu Minh Thái Tử tên thật là Tiêu Thống (501-531), con trai trưởng của 

Lương Vũ Đế, tên tự là Đức Thí, là  một văn gia nổi tiếng của Trung Quốc, 

được lập làm Thái Tử vào năm Thiên Giám nguyên niên. Tên thụy khi mất 

là  Chiêu  Minh  nên  ông  thường  được  gọi  là  Chiêu  Minh  Thái  Tử.  Tuy  mất 

sớm (chưa đầy ba mươi mốt tuổi), ông đã góp phần biên soạn bộ tổng tập thi 

văn  Trung  Quốc  từ  thời  cổ  cho  đến  khi  ấy,  đặt  tên  là  Văn  Tuyển  (thường 

được gọi là Chiêu Minh Văn Tuyển). Đối với kinh điển Phật giáo, ông cũng 

nghiên cứu sâu xa. Do có cống hiến lớn, ông cùng cha (Lương Vũ Đế) được 

một số chùa Thiền Tông ở Hoa Nam thờ như thần hộ pháp. 

37 Đây  là  khẩu  hiệu của  các nhà  tân  học  quá  khích  như Hồ  Thích,  Trương 

Độc  Tú  trong  phong  trào  Ngũ  Tứ  chủ  trương  xóa  bỏ  cái  học  cũ,  phế  bỏ 

Khổng  Mạnh.  “Đả  đảo  Khổng  gia  điếm”  là  “đả  đảo  tiệm  buôn  của  nhà  họ 

Khổng”. 

38 Nguyên văn là tự phái, tức là mỗi pháp phái truyền thừa có một bài kệ quy 

định cách đặt pháp danh. Chẳng hạn, tông Lâm Tế theo pháp phái của ngài 

Vạn  Phong  Thời  Ủy  sẽ  vâng  theo  bài  kệ:   “Tổ  đạo  giới  định  tông,  phương 

 quảng  chứng  viên  thông,  hạnh  siêu  minh  thật  tế,  liễu  đạt  ngộ  chân  không, 

 như nhật quang thường chiếu, phổ châu lợi ích đồng, tín hương sanh phước 

 huệ, tương kế chấn từ phong” . Theo đó, chẳng hạn thầy chữ Siêu thì trò sẽ 

có  pháp  danh  là  chữ Minh.  Từ đời  chữ Minh,  tại  Việt  Nam,  đã  biệt  xuất  ít 

nhất ba thiền  phái  là  Lâm  Tế Chúc  Thánh (Minh  thật pháp toàn chương...), 

Lâm Tế Liễu Quán (Thật Tế đại đạo, tánh hải thanh trừng...) và Minh Hành 

Tại Toại (Minh chân như bảo hải, kim tường phổ chiếu thông...)  

39  Nguyên  văn  “tự  nhân  Mạnh  Tử, Ngô  Mạnh Tử, Trâu  nhân Mạnh Tử”   : 

Đây là ba nhân vật có cùng chữ Mạnh trong tên họ: Tự nhân Mạnh Tử được 



nhắc tới trong bài Cảng Bá của thiên Nhĩ Nhã kinh Thi:  “Tự nhân Mạnh Tử, 

 vi tác thử thi, phàm bách quân tử, kính nhi thính chi”  (hoạn quan Mạnh Tử, 

làm bài thơ này, quân tử đi qua, kính xin nghe lấy). Theo lệ cổ, người cùng 

họ không thể lấy nhau, Lỗ Chiêu Công muốn lấy người con gái xứ Ngô làm 

vợ, nhưng cô ta cũng họ Cơ giống như nhà vua, vua bèn đổi họ cô ta thành 

Ngô, vì cô là con đầu lòng trong nhà nên vua đặt tên cho cô ta là Ngô Mạnh 

Tử. Khổng Tử phê phán:  “Quân thủ ư Ngô, vị đồng tánh, vị chi Ngô Mạnh 

 Tử, quân nhi tri lễ, thục bất tri lễ”  (Vua lấy con gái đất Ngô, vì cô ta cùng 

họ, bèn gọi cô ta là Ngô Mạnh Tử, vua mà biết lễ thì còn ai mà chẳng biết lễ 

nữa). Mạnh  Tử đất Trâu chính  là Mạnh  Kha, tự  Tử Dư, quê ở Trâu  Thành, 

tỉnh Sơn Đông, là người kế nghiệp Khổng Tử. 

40  Đây là tên ba nhân vật do Trang Tử đặt ra trong thiên Đại Tông Sư sách 

Nam  Hoa  Kinh.  Trang  Tử  viết:   “Tử  Tang  Hộ,  Mạnh  Tử  Phản,  Tử  Cầm 

 Trương  ba  người  trò  chuyện,  bảo:  ‘Ai  có  thể  lấy  vô  tâm  để  kết  giao  với 

 nhau, giúp  nhau mà chẳng lộ dấu vết?  Ai  có thể vượt khỏi ngoại vật, nhảy 

 vào chỗ vô cùng, quên hết sanh mạng, không biết nơi đâu là cùng tận?’ Ba 

 người nhìn nhau cười, trong bụng cảm thấy rất hợp nhau, bèn kết làm bạn” . 

41 Thiện đường: Các miếu thờ hay điện thờ của dân gian, hay Đạo giáo, chủ yếu là thờ cúng tạp nham thần thánh dân 

gian, thờ kèm thêm Phật, Bồ Tát, thường làm chuyện phước thiện như chẩn bệnh, phát thuốc miễn phí. Nhiều khi mang 

tiếng là “thiện đường” nhưng chỉ giới hạn phát chẩn mỗi năm vài lần, chủ yếu lên đồng, cầu cơ, chữa bệnh bằng bùa 

chú, tiến hành các lễ cầu an, siêu độ, trấn yểm, rước xách, cúng tế của Đạo giáo, hoặc do những kẻ hiếu sự bày đặt ra 

các nghi thức phỏng theo Phật giáo như trai đàn chẩn tế, thí thực v.v... 

Bảo  quyển:  Các  bản  “kinh”  được  tin  là  do  Phật,  Bồ  Tát,  tiên,  thánh  trao  truyền  trong  các  đàn  cầu  cơ.  Theo  tổ  Ấn Quang, trong nhà Phật, không hề có kinh điển nào gọi là “bảo quyển” và các vị “Phật, Bồ Tát” trong đàn cơ đều là linh 

quỷ mạo danh. Loan thi là các bài thơ do “thần tiên” giáng bút trong các đàn cầu cơ vì cơ bút có hình chim loan, nên 

còn gọi là loan bút. Người nâng cơ bút cho viết thành chữ trên mâm cát sẽ gọi là Thanh Đồng, Loan Sanh, hoặc Đồng 

Tử. 

42 Đây là một câu trong sách Châu Dịch:  “Tinh khí vi vật, du hồn vi biến, thị cố tri hồn thần chi tình trạng” . Theo giáo sư Từ Tỉnh Dân trong Độc Dịch Giản Thuyết, câu này phải hiểu như thế này: Sanh mạng của chúng ta được bắt đầu từ 

âm dương giao hội của cha mẹ, thần thức bèn nhập vào thai, nhờ vào tinh khí của cha mẹ mà thành thân hình. Đó là 

 “tinh khí vi vật” . Khi thân thể già suy, chết đi, thần hồn mất nơi nương náu, phải bềnh bồng nên gọi là  “du hồn”.  Đến khi gặp âm dương giao hội, cảm khí phận tương ứng bèn nương gá vào thai, lại bắt đầu một cuộc sống mới, nên gọi là 

 “du hồn vi biến” . 

43 Á nhiệt đới (subtropical): Á nhiệt đới là vùng khí hậu chuyển tiếp giữa nhiệt đới và ôn đới, thường nằm giữa vĩ độ 

23,5 và 40, thuộc Bắc Bán Cầu lẫn Nam Bán Cầu. 

44  Ba mươi  sáu  món  bất tịnh:  Theo  Tam  Tạng  Pháp  Số, quyển  bốn  mươi tám,  ba  mươi sáu  món  bất tịnh được  chia 

thành ba loại: Ngoại tướng, thân khí và nội hàm. Mỗi loại gồm mười hai món. Ngoại tướng gồm là tóc, lông, móng, 

răng, ghèn, nước mắt, nước miếng, đàm nhớt, phân, nước tiểu, ghét (hờm), mồ hôi. Thân khí gồm da, da non, máu, thịt, 

gân, mạch, xương, tủy, mỡ chài, mỡ sa, óc, màng bọc nội tạng. Nội hàm gồm gan, mật ruột, bao tử, lá lách, thận, tim, 



phổi, sanh tạng, thục tạng, đàm đỏ, đàm trắng. Sanh tạng chính là phần phía trên của bộ máy tiêu hóa, thục tạng là phần 

phía dưới hệ thống tiêu hóa. 

45 Đây chính là tác phẩm Phật Thuyết Ưu Bà Tắc Ngũ Giới Tướng Kinh Tiên Yếu, tức là tác phẩm chú giải kinh Phật 

Thuyết Ưu Bà Tắc Ngũ Giới Tướng Kinh của tổ Ngẫu Ích. 

46 Đa tài quỷ: Quỷ có phước báo, được nhiều người cúng bái như vua Diêm La, Thành Hoàng, Thổ Địa, Ma Tổ, quỷ 

vương  v.v...  Nói  chi  tiết thì  Đa  Tài  Quỷ  tuy  thuộc  quỷ  đạo,  nhưng  được  ăn uống  no  đủ,  có  thế lực, thần  thông,  chia thành ba loại như sau:  

1. Khí giả: chuyên ăn những thứ vật cúng tế đã bỏ đi (như các đồ cúng của người đời, giấy tiền vàng bạc v.v...)  

2. Thất giả: Ăn những vật con người bỏ quên, để thất lạc. 

3. Đại Thế: Có thế lực lớn, có phước báo, được người đời thờ phụng (như quỷ vương, Diêm La, Thành Hoàng, các vị 

thần kỳ), hay có oai thế có thể đoạt lấy vật thực mình mong muốn như các loài Dạ Xoa, La Sát v.v... 

47 Bạch Hổ chính là phương Tây, tượng trưng cho mùa Xuân. Thuật Phong Thủy gọi tên bốn phương theo bốn con vật 

linh, tức Thanh Long (phương Đông), Huyền Vũ (phương Bắc), Bạch Hổ (phương Tây) và Châu Tước (phương Nam). 

Thậm chí Nhị Thập Bát Tú cũng được chia theo bốn phương vị này,  chẳng hạn bảy ngôi sao Khuê, Lâu, Vị, Ngang, 

Tất, Chủy, Sâm thuộc về Bạch Hổ. Ở đây, gã thầy bói nói Bạch Hổ chủ phá tài là do đã dựa trên bổn mạng của gia chủ 

bị tương khắc với hành của phương vị Bạch Hổ. 

48 Tức là bài  “nguyện dĩ thử công đức, trang nghiêm Phật Tịnh Độ...  ”  thường dùng trong Tịnh Tông. 

49 Đây là thành ngữ  “vị uyên khu ngư, vị tùng khu tước”  (xua cá xuống vực sâu, xua chim sẻ vào rừng rậm), có nghĩa 

là do hành động bất cẩn đến nỗi tạo thành tình cảnh khó khăn, lắm kẻ đối địch. 

50 Nguyên văn “dư sư” tức là gọi tắt của Kham Dư sư (堪舆師). Kham có nghĩa là cuộc đất nhô cao lên, ngụ ý hình thế 

của đất, Dư xuất phát từ chữ Thừa Dư có nghĩa xem xét hình thế cuộc đất. Kham Dư chính là tên gọi khác của Phong 

Thủy, Địa Lý, Địa Mạch, hay Trạch Địa (chọn đất). 

51 Tương hình, tương khắc còn gọi là “tương sanh, tương khắc”, tức là luận định về sự xung khắc hay phù hợp theo 

quan  điểm  Ngũ  Hành,  chẳng  hạn  Mộc  sanh  Hỏa,  Hỏa  sanh  Thổ...  nhưng  Kim  khắc  Mộc,  Mộc  khắc  Thổ  v.v...  Hoặc 

Dần, Thân, Tỵ, Hợi là tứ hành xung do hành của các tuổi này khắc nhau. 

52 Lục Nghệ là sáu tài năng bắt buộc Nho sĩ phải thông thạo theo lệ cổ, tức là Lễ, Nhạc, Xạ (bắn cung), Ngự (cỡi ngựa, 

điều khiển xe ngựa, chiến xa), Thư (thư pháp, hành văn, viết lách) và Số (tính toán, toán học). 

53 Ông Trác Chung Chấn coi mình thuộc vai sư đệ của cụ Lý, nên xưng là Đệ. 

54 Ngũ gia thất tông: Còn gọi là “ngũ phái thất lưu”. Ngũ phái là năm phái chính của Thiền Tông gồm Lâm Tế, Tào 

Động, Quy Ngưỡng, Vân Môn và Pháp Nhãn. Từ tông Lâm Tế, lại tách ra thành hai biệt tông là Dương Kỳ và Hoàng 

Long, nên trở thành bảy tông tất cả. 

55 Ngũ Đăng Hội Nguyên là bộ sử về Thiền Tông, gồm 20 quyển, do ngài Phổ Tế chùa Linh Ẩn ở Hàng Châu biên tập 

trong niên hiệu Thuần Hựu 12 (1252) đời Tống. Gọi là Ngũ Đăng vì sách lấy tài liệu từ năm bộ truyền đăng lục trước 

đó là Cảnh Đức Truyền Đăng Lục (do Đạo Nguyên soạn), Thiên Thánh Quảng Đăng Lục (do Lý Tuân Úc soạn), Kiến 

Trung Tĩnh Quốc Tục Đăng Lục (do Duy Bạch soạn), Liên Đăng Hội Yếu (do Ngộ Minh soạn), và Gia Thái Phổ Đăng 

Lục (do Chánh Thọ soạn). 



56 Đây là quan điểm về chư tổ truyền thừa trong Chân Ngôn Tông (Cao Dã Sơn Đông Mật) Nhật Bản. Tám vị tổ là Đại 

Nhật Như Lai (Tỳ Lô Giá Na Phật), Kim Cang Tát Đỏa, Long Mãnh, Long Trí, Kim Cang Trí, Bất Không, Huệ Quả, và 

Không Hải (Hoằng Pháp thượng sư). Như vậy theo quan điểm này, chỉ có một vị tổ Trung Hoa là Huệ Quả. 

57 Hiếp sĩ: Tiếng để gọi vị trợ thủ thân thiết của Phật, thường ở sát bên Phật. “Hiếp” (脅) là cái hông. Hiếp Sĩ là người 

ở sát bên mình, người theo ‘sát sườn’. 

58 Trạm Sơn Văn Sao là cuốn sách nhỏ tập hợp hai mươi mốt bài viết của pháp sư Đàm Hư giảng giải về các đề tài 

thông thường như phá trừ mê tín, căn nguyên của lục đạo luân hồi v.v... 

59  Tam  hồn  thất phách  (có  khi  nói  là  “tam  hồn  lục phách”) là  một thuyết  của  Đạo  giáo.  Theo  đó,  linh hồn  của  con người chia thành tam hồn (thiên hồn, địa hồn, và nhân hồn; có thuyết nói là thai quang, sảng linh và u tình. Có phái 

Đạo giáo lại chủ trương tam hồn là chủ hồn, giác hồn, sinh hồn). Đạo giáo chủ trương, khi con người chết đi, thiên hồn 

trở về cõi trời, thuộc về Vô Cực bất sanh bất diệt. Nếu chưa tu đạo, Thiên Hồn chẳng thể quy nguyên về Vô Cực, chỉ 

tạm gởi ở cõi trời để đầu thai tiếp. Địa hồn sẽ đọa địa ngục, hứng chịu nhân quả báo ứng. Nhân hồn sau khi chết sẽ 

quẩn quanh trong nhân gian (nên mới có chuyện u hồn báo mộng, tác quái). Khi nào con người đi đầu thai, tam hồn sẽ 

hội tụ trở lại trong xác thân mới. Thất Phách chính là những cái phụ thuộc vào hồn nhằm chủ trì thất tình (mừng, giận, 

buồn, sợ, yêu, ghét, ham muốn) của con người. Đạo giáo nói Thất Phách có tên là Thi Cẩu, Phục Thỉ, Tước Ân, Thôn 

Tặc, Phi Độc, Trừ Uế và Xú Phế. 

60  Nguyên  văn   “đại  bạch  ngưu  xa”  (thường  bị  hiểu  lầm là  “xe  trâu  trắng”).  Theo  chú  giải  của  cổ  đức,  nhất  là  như 

Ngẫu Ích đại sư trong Pháp Hoa Kinh Luân Quán Hội Nghĩa đã nhấn mạnh, người Ấn Độ gọi “ngựa” là bạch ngưu. 

61 Đây chính là tên gọi khác của Nhất Quán Đạo. Do tà phái này thờ Vô Cực Lão Mẫu nên gọi là Lão Mẫu Giáo. Vô 

Cực Lão Mẫu (hay còn gọi là Vô Cực Thiên Mẫu, Vô Cực Thánh Tổ, Minh Minh Thượng Đế) do La Mộng Hồng (sáng 

tổ La Giáo) bịa ra trong các bộ kinh do hắn ngụy tạo (gọi chung là Ngũ Bộ Lục Sách) dựa theo quan niệm dân gian lâu 

đời về một đấng thượng đế sanh ra muôn loài thuở vũ trụ còn hỗn độn, do sanh ra muôn loài nên được nữ hóa thành 

Lão Mẫu. Theo họ La, do vị này có trước khi có sự phân cách trời đất, vũ trụ nên gọi là Vô Cực. Do họ La ăn trộm giáo 

nghĩa nhà Phật, nhất là giáo nghĩa Long Hoa Tam Hội, nên Nhất Quán Đạo đặc biệt sùng bái Di Lặc Phật, bịa ra thế 

giới có ba thời kỳ, nay đang bước vào thời kỳ Bạch Dương, Long Hoa chuyển thế, Di Lặc Phật chưởng quản thiên bàn, 

Thích Ca Phật đã thoái vị v.v... nên đạo của họ còn tự gọi đạo của mình là Di Lặc Phật Giáo. 

62 Chữ  “linh tiền”  thường chỉ bàn thờ người đã khuất nói chung, hay bài vị, di ảnh v.v... nói riêng. 

63 Tam Pháp Ấn là các hành vô thường, các pháp vô ngã, Niết Bàn tịch tĩnh. 

64 Bản này được gọi là Tần Già Tinh Xá Hiệu Xan Đại Tạng Kinh, được in từ năm 1909 đến năm 1903 do sư Tông 

Ngưỡng (chùa Kim Sơn, Trấn Giang) chủ trì với sự giúp sức của cụ Chương Thái Viêm, gồm 8.416 quyển, chia thành 

414 tập, gồm 1.916 bản kinh, và đây là bộ kinh đầu tiên được in bằng phương pháp in hiện đại nhất thời ấy, tức là in 

theo lối sắp khuôn in bằng chữ chì. Bản này dựa trên Súc Loát Tạng của Nhật Bản, Gia Hưng Tạng và Càn Long Đại 

Tạng. Tần Già Tinh Xá ở Thượng Hải. Chi phí ấn hành do bà Liza Roos (vợ ông Silas Hardoon) hiến cúng. 

65 Ngụy Lược là một bộ sử về nước Ngụy thời Tam Quốc do quan Lang Trung Ngư Hoạn soạn, gồm năm mươi quyển. 

Sách này hiện thời đã thất truyền, chỉ còn sót lại vài bài được trích dẫn trong các bộ Hậu Hán Thư, Bắc Hộ Lục, Tam 

Quốc Chí, Pháp Uyển Châu Lâm, và Thái Bình Ngự Lãm. Tây Nhung là từ ngữ phiếm chỉ các quốc  gia hoặc bộ lạc 

sống ở phía Tây Trung Nguyên trong thời Xuân Thu. Người Trung Hoa thuở xưa tự phụ dân tộc mình là văn minh nhất 



nên xưng là Hoa Hạ, ngụ ý những gì tốt đẹp nhất đều thuộc về họ, gọi các dân tộc  chung quanh là Tứ Di, và chia ra 

cách gọi như sau: “Rợ” ở phương Bắc gọi là Địch, phía Tây gọi là Nhung, phía Nam gọi là Man, phía Đông gọi là Di. 

66 Liệt Tiên Truyện là sách tổng hợp những câu chuyện về bảy mươi vị thần tiên đã được lưu hành trong dân gian từ 

thời Tiên Tần, mở đầu bằng nhân vật Xích Tùng Tử và kết thúc bằng Huyền Tục (sống vào thời Hán Thành Đế). Lưu 

Hướng (77-6 trước Công Nguyên) thuộc hoàng tộc nhà Hán, quê ở đất Bái. Ông ta vốn có tên là Lưu Cánh Sanh, cháu 

bốn đời của Lưu Giao (em trai Hán Cao Tổ Lưu Bang), làm quan tới chức Tán Kỵ Gián Đại Phu, Cấp Sự Trung. Về 

sau, do bị các hoạn quan như Hoằng Cung, Thạch Hiển cấu kết sàm tấu, ông bị Hán Nguyên Đế hạ ngục,  chờ xử tử 

hình. Sau đấy, được miễn tội chết, đuổi về làm dân thường. Những trước tác nổi tiếng của ông là Biệt Lục, Tân Tự, 

Thuyết  Uyển,  Liệt  Nữ  Truyện,  Hồng  Phạm  Ngũ  Hành  v.v...  Lưu  Hướng  cũng  tham  gia  biên  tập,  giảo  chánh  Chiến 

Quốc Sách, Sở Từ v.v... 

67 Do tượng Phật thường được thếp vàng nên người Hán gọi Phật là  “kim thân thần”  (vị thần mình vàng). Trong Ngụy 

Thư,  phần  Thích  Khảo  Chí  đã  chép  như  sau:   “Trong  niên  hiệu  Nguyên  Thú  đời  Hán  Vũ  Đế,  Hoắc  Khứ  Bệnh  đánh thắng Tỳ Tà Vương, thu được người vàng, cao hơn cả trượng. Vua gọi là Đại Thần, đặt ở cung Cam Tuyền, đốt hương, 

 lễ bái” . 

68 Thập Di Ký do Vương Gia (quê ở An Dương, Lũng Tây) đời Tấn biên soạn, gồm mười quyển, 220 thiên. Đúng như 

tên gọi, các chương trong sách này đều không hoàn chỉnh. Tương truyền khi Tần Thủy Hoàng diệt sáu nước, các thư 

tịch, văn từ của hoàng tộc sáu nước đã bị vứt bỏ vung vãi, Vương Gia đã đổ công sưu tập những bài văn còn sót lại do 

dân gian lưu giữ, biên soạn thành tập sách này, chủ yếu là những chuyện kỳ lạ từ thời Bào Hy (Phục Hy), Thần Nông 

cho đến đời Đông Tấn. 

69 Thân Độc còn viết là Thiên Đốc, Hiền Đậu, Thiên Trúc, Tân Độ, Tín Độ đều là cách phiên âm khác nhau của chữ 

Sindhu (tức sông Indus hiện thời). Theo các nhà khảo cứu, do người Ba Tư đọc trại chữ Sindhu thành Hindu và người 

Hy Lạp đã đọc trại Hindu lần nữa thành Indus. Theo Huyền Ứng Âm Nghĩa, Sindhu có nghĩa là mặt trăng. Yên Chiêu 

Vương  làm  vua  nước  Yên  từ  năm  335  đến  năm  279  trước  Công  Nguyên  trong  thời  Chiến  Quốc,  tức  cách  thời  Hán 

Minh Đế hơn ba trăm năm. 





Document Outline


	Phần 1

	Lời tựa cho bộ Tuyết Lư Thuật Học Vựng Cảo

	Lời tựa cho bộ Phật Học Vấn Đáp Loại Biên Tục Biên thứ hai

	Lời Tựa cho bộ Phật Học Loại Biên

	Lời tựa cho bộ Phật Học Vấn Đáp Loại Biên

	Ngọn đèn trí huệ

	I. Thông Vấn (những câu hỏi tổng quát)





	Phần 2




cover_image.jpg
Phat-Hoc-Van-
Dap-Loai-Bien-

Cs-Ly-Binh-
Nam-Nhu-Hoa-






